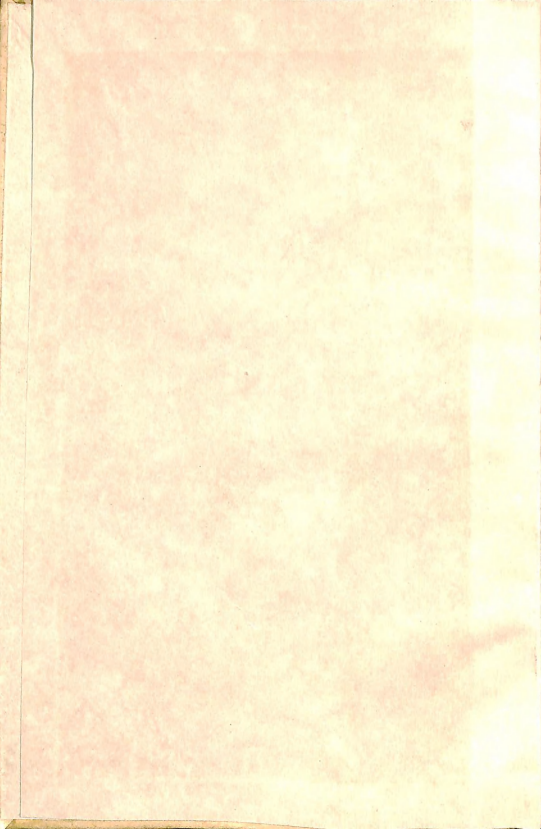
# VARIVASYA-RAHASYA

BHASKARA-RAYA MAKHIN



## The Adyar Library Series-No. 28

GENERAL EDITOR :

G. SRINIVASA MURTI, B.A., B.L., M.B. & C.M., VAIDYARATNA Director, Adyar Library

# वरिवस्यारहस्यम् VARIVASYĀ-RAHASYA





भासुरानन्दापरनामा श्रीभास्कररायमखी

श्री:

# वरिवस्यारहस्यम्

भासुरानन्दापरनाम्ना श्रीभास्कररायमखिना प्रणीतम् प्रकाशाख्यव्याख्यासंविष्ठितम्, आङ्गलपरिवर्तनभूभिकोपेतम्

पण्डित एस् सुब्रह्मण्यशास्त्रिणा संशोधितम्

अडयार्-पुस्तकालयार्थे प्रकटीकृतं च १९४८ 是好多多列马里

HARRY THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PARTY

Price RS. 10, 00

# VARIVASYĀ-RAHASYA

OF

S'RĪ BHĀSKARA-RĀYA MAKHIN WITH HIS OWN COMMENTARY "PRAKĀS'A"

EDITED WITH ENGLISH TRANSLATION ETC.

BY

PAŅDIT S. SUBRAHMAŅYA S'ĀSTRĪ

THE ADYAR LIBRARY, ADYAR

KILASTA-RAHASTA

TIT EH ESKANA-RÄYA MAKHIN

O MONTHAN PRAKASA

First Edition 1934

Second ,, 1941

Reprinted 194

All rights reserved

#### PREFATORY NOTE

The second Adyar edition of the Varivasyā-rahasya is now brought out by the Adyar Library under the Editorship of Brahma-s'rī Paṇḍit S. Subrahmaṇya S'āstrī. He was primarily responsible for bringing out the first edition of this work in 1934 with the help of the late Mr. A. K. Sītā-rāma S'āstrī, Adyar. When the first edition was getting out of stock, the Theosophical Publishing House suggested the desirability of the Adyar Library undertaking the publication of the work under its auspices. The suggestion was duly taken up. Mr. A. K. Sītā-rāma S'āstrī gladly transferred to the Adyar Library the copy-right of the publication which he owned and this edition of the Varivasyā-rahasya is now appearing as a work in the Adyar Library Series.

Attention may be drawn to some changes which have been adopted in the present edition. The original edition was in Crown 8vo while the present size is Demy 8vo, to be uniform with the other works of the Adyar Library Series. The English translation is printed in this Edition immediately after the Text and the Commentary, while, in the original edition, only the Samskrt commentary of each verse was printed

after the Text, the English translation of all the verses appearing together at the end as a separate part. An index of verses and citations has also been added; and it is hoped that this would serve to enhance the value of the book.

It only remains for me to convey my grateful thanks to Brahma-s'rī Paṇḍit S. Subrahmaṇya S'āstrī. Always immersed in many other kinds of work, he nevertheless found time to push through the publication of this work in a very short time, as a result of which we are able to issue the book to the public, in time, to meet the needs of those who have already registered their orders with the Theosphical Publishing House. look to the sainty

Adyar Library

G. SRINIVASA MURTI, 8th August, 1941 Honorary Director show and bits of the Sharman Sasut gladily usus-

derector mightle dance to some changes which i and he nudepted as one possess addition. The original a ... Create and whole the present size is being byo, or he uniform and the other works of the dyar Library Series. The English translation is related in my believe beginning after the Text and the Commercial along in the artisted edition, only the designing a manner of each vers, it is printed

reserve to seem Library the copy-right of the

### FOREWORD TO THE SECOND EDITION

THE growing demand for the book has necessitated a second edition which has been undertaken by the Adyar Library. The opportunity has been utilized to revise the text and commentary with the help of some additional MSS. Variants in readings have been pointed out in foot-notes. The S'rī-cakra has been shown in accordance with the view of S'rī Bhāskara-rāya (see verse 93).

Mr. K. Rāma-candra S'armā, a member of the staff of the Adyar Library, has been of great assistance to me throughout the printing of this edition. He traced almost all quotations and also helped me in reading the proofs. To him I express my sincere thanks.

Adyar 2-8-41

S. SUBRAHMANYA S'ASTRI

#### FOREWORD TO THE FIRST EDITION

A word of apology is needed for this presumptuous attempt of mine to edit this treatise, Varivasyarahasya, by S'rī Bhāskara-rāya, with a commentary of his own. More than ten years ago, I happened to go through the printed edition of this work edited by Mr. R. Ananta-kṛṣṇa S'āstrin of the Adyar Library and printed in the Tattva-vivecaka Press, Bombay, in the year 1901. As I came to understand that it was out of print even then, I transcribed the whole work for my own use and found therein some errors and omissions. At that time I could not satisfactorily accomplish the task of rectifying the errors and supplying the omissions, however much I tried to do so. Great credit is no doubt due to Mr. R. Anantakṛṣṇa S'āstrin for having brought out the work, notwithstanding the errors. Owing to other pressing calls on my time in connection with the editing of certain rare works, I was not till now in a position to devote the necessary time and attention, for bringing a correct and complete edition of this work.

Last year, during my three months' stay at Adyar, in connection with the publication of some works by the Theosophical Publishing House, when I had

occasion to talk to my revered friend, Mr. A. K. Sītārāma S'āstrin of the Vasanta Press, about the desirability of bringing out the correct and complete edition contemplated by me, he not only readily fell in with my views, but also promised to help me in the undertaking in all possible ways. This is no doubt due to the great admiration which he has for S'rī Bhāskara-rāya and his works. On my return to Tanjore, my friend, Mr. R. Kṛṣṇa-svāmi S'āstrin. Sub-Registrar, when approached for advice regarding the publication of the work, agreeably surprised me by stating that he had two MS. copies of the work, one on paper and the other on cadjan leaves, both in Grantha characters and offered to place them at my disposal. My joy knew no bounds at this unexpected find of MSS. and this greatly heartened me in my further endeavours. Meanwhile an interleaved copy of the printed edition in the possession of Mr. C. K. Rāma-candra Ayyar, Retired Engineer, Kumbakonam. with corrections carried out and omissions supplied. after comparison with a cadjan leaf MS. belonging to a descendant of S'rī Bhāskara-rāya, was also made available to me, through the courtesy of the owner. and a MS. on paper in Deva-nagari characters belonging to the late Samba-s'iva S'astrin, Sthanika of the S'rī Bangaru Kamaksī Amman Temple, Tanjore, was kindly placed into my hands by my friend, Mr. T. Vis'va-natha Rao of Tanjore. With the help of the latter two MSS., I began to edit the work and prepare copy for the Press. At this stage the

two MSS. promised by Mr. R. Kṛṣṇa-svāmi S'āstrin reached my hands, as also a Malayālam edition printed about twelve years ago, with S'loka-s 148-158, 164, 166 and 167 of the text excised and two new S'loka-s¹ added at the end, with a Malayālam Commentary by Kaṇḍiyūr Mahā-deva Ayyan.

I have reasons to believe that the Malayalam edition is entirely based on the printed Deva-nagari edition. The above mentioned four MSS, and two printed editions were of immense help to me in the preparation of the present edition. In the printed edition, certain portions of the commentary of some of the S'loka-s of the first part and of nearly a third of the second part are not to be found. Besides this, in one or two places the readings adopted in the text do not agree with those adopted in the commentary and S'loka-s 94, 112 and 158 of the present edition are not to be found there. The four MSS. were serviceable to me in the detection of errors in their copying and determining the correct form. The omissions in the printed edition have been supplied by me with the help of the MSS., especially Mr. Samba-s'iva S'āstrin's Deva-nāgari MS., which contained four lines of commentary which the others did not contain, and without which the meaning of the text would have remained obscure. In determining correctly the

े देवीबुद्धिर्वुद्धिर्देवी सर्वस्य बुद्धिरूपत्वात् । देवीशक्तिः शक्तिर्देवी सर्वस्य शक्तिरूपाच ॥ बुद्धया शक्त्या च कृतं सर्व देवीकृतं नूनम् । इत्यंबुद्धया विद्यारूपिण्यामर्पयामि सर्वमहम् ॥ Vyākulākṣara-s found on page 1061, the paper MS. of Mr. R. Kṛṣṇa-svāmi S'āstrin was more helpful to me than the rest. The tabular statement attached to the book, although based upon the statement published in the Malayalam edition, has been improved upon by me and Mr. C. K. Rama-candra Ayyar, by the introduction of some changes which we considered suitable. The Aksara-s inserted in the S'rī-cakra, published for the first time in this book, are based on the S'rī-cakra published in the Prapañca-sara, S'rī Vāṇī Vilās Press edition. The Akṣara-s in the Bindu, Tri-koṇa and Aṣṭa-koṇa appearing in a separate page have been inserted, as indicated in the Prapañcasara-samgraha. The half-tone block was prepared with the help of a photographic copy of the picture of S'rī Bhāskara-rāya secured by Mr. C. K. Rāmacandra Ayyar.

As this work could be of use only to persons well-versed in Samskrt and in Mantra Lore, it was thought expedient to publish an English rendering of the same for the benefit of devoted students not

so qualified.

My thanks are due to Mr. T. R. S'rī-nivāsa Ayyangar, B.A., L.T., Retired Head Master, Kalyanasundaram High School, Tanjore, for his great help in giving a free rendering of the work in English, which, without being a mere verbatim translation of the text, makes use of important portions of the commentary as well, with a view to make the sense

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See page 113.

clear. I have also to give expression to the gratitude I owe my friend Mr. R. Kṛṣṇa-svāmi S'āstrin, who, with his characteristic kindness, undertook to write an introduction to the work, in addition to lending me two of the MSS. and helping me also otherwise. I cannot adequately express my sense of obligation to Mr. A. K. Sītā-rāma S'āstrin, but for whose help so promptly and cheerfully rendered, this humble effort of mine would not have seen the light of day.

If the editor's attention is drawn to any errors that might have unwittingly crept in in this edition, they will be corrected in the next edition, which it is hoped will not be long in coming, as only a few copies of this edition have been printed and the chief object of those that have laboured hard for the publication of this work, has been to propagate the S'rī-vidyā, as expounded by S'rī Bhāskara-rāya, among as large a circle of Upāsaka-s as possible.

Tanjore
1-6-34

S. Subrahmanya S'āstrī

# विषयसूचिका

| विषय.                                |         |          |            |   | पृष्ठम्          |
|--------------------------------------|---------|----------|------------|---|------------------|
| Prefatory Note .                     | •       | •        |            |   | vii              |
| Foreword to the second ed            | ition   |          |            |   | ix               |
| Foreword to the first edition        | n       | •        |            |   | x                |
| A List of works quoted               | •       |          |            |   | xix              |
| Introduction .                       |         |          | •          |   | xxi              |
| मङ्गलाचरणम् .                        |         |          |            |   | 8                |
| विद्वत्समाजतोषाशंसा .                |         |          |            |   | 3                |
| <b>ज्ञेयब्रह्मरूपप्रकाशोत्कर्षः</b>  |         |          |            |   | 8                |
| विमर्शात्मकशक्तिस्वरूप निरूपणम्      |         |          |            |   | Ę                |
| तज्ज्ञानार्थचतुर्दशविद्यासारवेदसार   | भूता गा | ायत्त्री |            |   | 9                |
| गायत्त्रया द्वैरूप्यं तन्महिमा च     |         |          |            |   | 6                |
| सांकेतिकशब्दैः श्रीविद्याया वेदव्य   | वहार:   |          |            |   | "                |
| विद्याकूटत्रयवर्णोद्धारः .           |         |          |            |   | é                |
| हृलेखास्वरूपं नादशब्दवाच्यं च        |         |          | ,.         |   | १०               |
| विद्यावर्णियत्तावर्णनम् .            |         |          |            |   | 99               |
| विद्यावर्णानां मात्राकालव्यवस्था     |         |          |            |   |                  |
| वर्णोत्पत्तिस्थानबाह्याभ्यन्तर्यताः  |         |          |            | 1 | ??<br><b>? q</b> |
| वर्णस्थितिस्थानरूपाकारवर्णनम्        |         |          |            | • |                  |
| वर्णोचारणप्रकारः .                   | •       | •        | •          | • | १६               |
|                                      | •       | •        | •          | • | 20               |
| वर्णीचारणकालनिष्कर्षः                | •       | •        |            |   | 77               |
| व्यष्टिसमष्टिभेदेन चतुर्घा भिन्नानां | क्टानां | स्वरूपवि | शेषवर्णनम् |   |                  |

#### xvi

| विषय:                            |   |   |   |   | पृष्ठम्   |
|----------------------------------|---|---|---|---|-----------|
| प्रत्यक्षरं स्वरूपोक्तिः .       |   |   |   |   | 28        |
| बिन्द्वादीनां स्वरूपोक्तिः       |   |   |   |   | 29        |
| जपकालविभाव्यमवस्थापञ्चकम्        |   |   |   |   | २६        |
| शून्यषद्कनिरूपणम्                |   |   | • | • | 26        |
| प्राणविषुवनिरूपणम्               |   | • | • | • | 38        |
| मन्त्रविषुवनिरूपणम्              | • | • | • |   | 30        |
| नाडीविषुवनिरूपणम्                | • | • | • | • | 40        |
| प्रशान्तविषुवनिरूपणम्            | • | • | • |   | "         |
| रानि विश्वनिक्तालय               | • |   | • | • | ३१        |
| शक्तिविषुवनिरूपणम्               | • | • | • |   | 37        |
| कालविषुवनिरूपणम् .               | • | • |   |   | 77        |
| तत्त्वविषुवनिरूपणम् .            |   |   |   |   | ,,        |
| अवस्थाद्यपसंहारपूर्वकं जपलक्षणम् |   |   |   |   | 33        |
| अर्थज्ञानस्याविश्यकतानिर्वाहः    |   |   | • |   | 39        |
| अर्थाना मुद्देशक्रमः .           |   |   |   |   | ३६        |
| गायत्त्र्यर्थनिरूपणम् .          |   |   |   |   | 30        |
| भावार्थनिरूपणम्                  |   |   |   | • | 88        |
| संप्रदायार्थनिरूपणम् .           | • | ' | • | • |           |
| निगर्भार्थनिरूपणम्               | • | • |   | • | <b>५६</b> |
| कौलिकार्थनिरूपणम्                | • | • | • | • | ७३        |
| रहस्यार्थनिरूपणम्                | • | • | • | • | 80        |
| महातत्त्वार्थनिरूपणम्            | • | • |   |   | 28        |
| नहारात्यायानस्तपणम् .            | • |   |   |   | 68        |
| नामार्थनिरूपणम्                  | • |   |   | • | 65        |
| शब्दरूपार्थनिरूपणम् .            |   |   |   |   | "         |
| नामैकदेशार्थनिरूपणम्             |   |   |   |   | 68        |
| शाक्तार्थनिरूपणम् .              |   |   |   |   | ९७        |
| सामरस्यार्थनिरूपणम् .            |   |   |   |   | 800       |

### xvii

| विषय:                                 |                |           |                  |   | वृष्ठम् |
|---------------------------------------|----------------|-----------|------------------|---|---------|
| समस्तार्थनिरूपणम् .                   |                |           |                  |   | १०१     |
| सगुणार्थनिरूपणम् .                    |                |           |                  |   | 800     |
| महावाक्यार्थनिरूपणम्                  |                |           |                  |   | ११०     |
| इाक्तिलक्षणाऽन्यतरबोध्यार्थेष्ववि     | वादोक्तिः      |           |                  |   | ११५     |
| भावार्थादिषु वृत्त्यन्तरबोध्यत्वोत्ति | <b>:</b>       |           |                  |   | ११६     |
| यद्वा तत्रेश्वरेच्छारूपशक्तिबोध्यत    | बोक्तिः        |           |                  |   | ,,      |
| अखण्डवाक्यस्याखण्डार्थकत्वसम          | र्थनम्         |           |                  |   | ,,      |
| विशिष्टबह्वर्थबोधकत्वं पदस्यापी       |                |           |                  |   | ११७     |
| एकस्यापि पदस्यानेकार्थत्वप्रदर्श      | नम्            |           |                  | • | "       |
| प्रकृते सर्वबोधस्येष्टत्वोक्तिः       |                |           |                  |   | 398     |
| सक्लायंषु शक्त्यैक्यसमर्थनम्          |                |           |                  |   | 2.7     |
| अत्र वेदवलैकस्यानेकाथं विनियोग        | ाः प्रत्युतारि | वलार्थबोध | यनियम इत्युक्तिः |   | ११९     |
| वरिवस्याया अन्तरङ्गबहिरङ्गव्यव        | स्था           |           |                  |   | १२०     |
| अन्तरङ्गस्य प्राधान्यसमर्थनम्         |                |           |                  |   | १२२     |
| विद्याया गुरुकुछैकवेद्यत्वनियमः       |                |           |                  |   | १२३     |
| स्वगुरुचरणोत्कर्षवर्णनम्              |                |           |                  |   | १२४     |
| प्रदेशसूची .                          |                |           |                  |   | 220     |
| संज्ञाविवृतिः .                       |                |           |                  |   | १३९     |

| 107   |      |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------|------|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       |      |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       |      |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (1)   |      | - | A. man and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       |      |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | 4    |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| N.    | 47 4 |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 275   |      |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       |      |   | The state of the s |
|       |      |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | 1    |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 029   |      |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ret.  |      |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 772   |      |   | + , 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 8-1   |      |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| V 108 |      |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | ä    |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       |      |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

## A LIST OF WORKS QUOTED

अमरकोशः

आपस्तम्बश्रीतसूत्रम्

उणादिसूत्रम्

ऋक्संहिता

ऋग्वेदप्रातिशाख्यम्

एकाक्षरकोशः

ऐतरेयारण्यकम्

कठोपनिषत्

कादिमतम्

कामकलाविलासः

कामकलाविलासव्याख्यानम्

काव्यप्रकाशः

काशिकावृत्तिः

गौडपादकारिका

छन्द:सूत्रम्

छन्दोभास्करः

छान्दोग्योपनिषत्

जैमिनिसूत्राणि

ज्ञानार्णवः

तन्त्रराजः

तन्त्रवात्तिकम्

तन्त्राभिधानम्

तैत्तिरीयप्रातिशाख्यम्

तैत्तिरीयब्राह्मणम्

तैत्तिरीयोपनिषत्

त्रिपुरसुन्दरीबाह्यवरिवस्याविधि:

त्रिपुरातापिनी

त्रिपुरोपनिषत्

त्रिशती

दक्षिणामूर्तिसंहिता

देवीभागवतम्

नानाऽर्थरत्नमाला

निर्वाणोपनिषत्

**नृ**सिंहतापिनी

न्यायसूत्रम्

परापञ्चाशिका

पाणिनिसूत्रभाष्यम्

पाणिनिसूत्रम्

पाणिनिसूत्रवार्तिकम्

पाणिनीयगणसूत्रम्

पाणिनीयधातुपाठः

पाणिनीयशिक्षा

प्रकाशवरिवस्याविधिः
फुल्ठसूत्रम्
बृहदारण्यकोपनिषत्
ब्रह्मसूत्रम्
भगवद्गीता
भामती
मञ्जूषा
महानारायणोपनिषत्
मातृकाकोशः
मुण्डकोपनिषत्
यास्कनिरुक्तम्
योगसूत्रम्
योगिनीहृदयव्याख्या

रघुवंशम्
रहस्यनामसहस्त्रम्
छीछावती
वररुचिपरिभाषा
वाक्यपदीयम्
वामकेश्वरतन्त्रम्
विरूपाक्षपञ्चाशिका
विष्णुसहस्त्रनाम
शांभवानन्दकल्पछता
शाङ्खायनश्रुतिः
श्लोकवार्त्तिकम्
संकेतपद्धतिः
सौन्दर्यछहरी
स्चच्छन्दंसंग्रहः

#### INTRODUCTION

THE VARIVASYA-RAHASYA is a classic treatise dealing with the secret of worship as elaborated in the S'akta Agama-s, which are themselves based on the eternal Veda-s. According to the Sastra, the worship of the Supreme is of two kinds: External (Bahva) and Internal (Antara). In the external method, Cakra-s, images and other concrete physical objects are used as emblems and Upacara-s are offered to them. For purposes of internal worship the Supreme Goddess is invested with three forms, viz., the Sthula (gross), the Sūksma (fine) and the Para (the highest). The first or Sthula form possesses hands, feet and other bodily organs and can be seen and felt by those who have acquired Mantra-siddhi. The Sūksma form is composed of the letters of the Samskrt Alphabet, which go to form the various Mantra-s and this Mantra-form is capable of auditory apprehension by gifted persons. The Para form is of the nature of Caitanya (intelligence) and is the object of pure mental contemplation. Beyond these three forms is that transcendent aspect of S'rī Devī, where she is experienced as the Innermost Self of Bliss. It is for bringing about this transcendent Experience which

is the summum bonum of life, that the Veda-s and their auxiliary Vidya-s were revealed by Is'vara Himself at the beginning of creation. The Veda-s were however found to be too voluminous to be of use to all and hence the sacred Gayat-tri was extracted, as containing the quintessence of the Veda-s. This Gayat-tri has itself two forms, the lower (exoteric) and the higher (esoteric). The lower form is the familiar one, consisting of twenty-four letters divided into three Pāda-s (feet), with a fourth Pāda of eight letters occasionally added for certain spiritual purposes. The higher (esoteric) form of the Gayat-tri-mantra is what is known as S'rī-vidyā-pañca-das'ākṣarī, which is secretly handed down from teacher to pupil and which alone is capable of leading the aspirant to the attainment of Mokṣa. Each letter of the S'rī-vidya has its own presiding deity and special signification, and a correct knowledge of these meanings and also the full meaning of the entire Mantra is absolutely essential, if its Japa (meditative repetition) is to bring about the desired effects. The great Bhaskara-raya devotes his work, the VARIVASYA-RAHASYA, to an elaborate and thorough exposition of these various meanings and concludes his work with a convincing demonstration, that the S'rī-vidya-pañca-das'ākṣarī only enunciates the grand Upanisadic truth of the identity of the individual self with the transcendent Self, contained in the famous Mahā-vākya, Tat tvam asi. stern denunciation of the ignorant people, who indulge in the show of mere external worship and disregard the

inner and more important method expounded by him, deserves special notice and consideration.

The Varivasyā-rahasya is composed of two sections (Aṃs'a-s) and contains 167 S'loka-s numbered consecutively. Both the Varivasyā-rahasya and the commentary, Prakās'a, which accompanies it, are from the pen of Bhāskara-rāya. This work appears to be the first treatise which Bhāskara-rāya wrote on his favourite subject, S'rī-vidyā. He makes constant reference to this work, in his later treatises on Mantra-s'āstra like the Setu-bandha and the Lalitā-sahasra-nāma-bhāṣya, while no mention is made of his other Mantra-s'āstra works in the Varivasyā-rahasya. The reader who wants to have a bird's-eye view of the contents of the book, is referred to the helpful and detailed table of contents, prepared by the editor, Paṇḍit S. Subrahmaṇya S'āstrin and prefixed to it.

### BHASKARA-RAYA'S DATE

Bhāskara-rāya may be taken to have flourished between the last quarter of the 17th and the second half of the 18th Centuries A.D. He has himself given the dates of completion of some of his works. His Bhāsya on the Lalita-sahasra-nāman, was completed on the Ās'vina-s'ukla-navamī of Kāla-yukta of the Saṃvat year 1785. His Setu-bandha was finished on the S'iva-rātrī day of S'aka 1655 (1733 A.D.). His Gupta-vatī had its birth at Cid-ambaram, in the year Pramoda of Saṃvat 1797. The Saṃvat years in

which the Lalitā-sahasra-nāma-bhāṣya and Setu-bandha were composed correspond to 1728 and 1741 respectively of the Christian Era. The Kāla-yukta and Pramoda referred to above correspond to 1738-1739 and 1750-1751 A.D., according to actual calculation. There is thus a discrepancy of ten years which requires to be explained.

The learned author of the introduction to the Nirnaya-sagara Press Edition of the Lalita-sahasranāma-bhāṣya, narrates the following story about Bhaskara-raya: Bhaskara-raya, though an adept in all branches of learning, was a follower of the Vamacara sect of S'aktaism. The Pandit-s of Benares, where Bhaskara-raya resided at the time, resolved to lead a crusade against him and convince him of his error in following the Vama-marga form of worship. The Paṇḍit-s' revolt was led by Narayaṇa Bhaṭṭa, a famous author and paternal grandfather of Kamalakara Bhatta, the author of the Nirnaya-sindhu. kara-raya came to know of the resolve of the Pandit-s and himself took up the challenge by inviting them to a Maha-yaga to be performed by him, where the question of the rightness or wrongness of his devotion to Vama·marga might be discussed and settled once for all. Accordingly Narayana Bhatta and his followers took themselves to the Yaga-s'ala, where they were cordially received by Bhaskara-raya. Their brave resolve to drag Bhaskara-raya into a controversy found no occasion for fulfilment, as they were struck with astonishment and awe by the magnificent ritual and the spiritual greatness of Bhaskara-raya. Still not willing to be baulked in their attempt, they began to put questions on certain knotty points in Mantras'astra, which was the special forte of Bhaskara-raya. Bhaskara-raya readily answered their questions. At this stage Kuńkumananda Sarasvati, a learned Samnyasin and an ardent devotee of S'rī Devī, turned to the Pandit-s, and told them that their attempt to vanguish Bhaskara-raya was entirely futile, as S'rī Devī Herself was speaking through Bhaskara-raya. Narayana Bhatta was sceptic and wanted ocular proof of this. At once the Svamin took some water from the basin, where S'rī Devī had been bathed by Bhāskara-rāva and anointed the eyes of Narayana Bhatta with it. Narayana Bhatta's eyes were at once regaled with the wonderful vision of S'ri Devi sitting on the shoulders of Bhaskara-raya and speaking through his mouth. The scales fell from the eyes of Narayana Bhatta and he who came to scoff at Bhaskara-raya and his method of worship returned home a wiser man.

This story, though interesting as showing the greatness of Bhāskara-rāya, is absolutely apocryphal. For, Kamalā-kara Bhaṭṭa composed his Nirṇaya-sindhu in the year 1668 of the Vikrama Era corresponding to 1612 A.D. and his grandfather Nārāyaṇa Bhaṭṭa should have lived at least 50 years before this date. Thus to make Nārāyaṇa Bhaṭṭa and Bhāskara-rāya contemporaries, Bhāskara-rāya would have to be assigned to the second half of the 16th Century A.D. In addition to the fact that this date goes directly

against the implicit statements of Bhaskara-raya himself regarding the dates of completion of some of his works, the following further facts require to be taken into consideration.

- 1. Bhāskara-rāya mentions, with respect and approval, Appayya Dīkṣita, who lived between 1554 and 1626 or between 1522 and 1594 A.D., as some would have it.
- 2. Bhāskara-rāya wrote a commentary on the Madhya-siddhānta-kaumudī of Varada-rāja, who was a pupil of Bhaṭṭoji Dīkṣita, who himself was a disciple of Appayya Dīkṣita.
- 3. Khanda-deva's Bhāṭṭa-dīpikā was commented upon by Bhāskara-rāya. According to S'ambhu Bhaṭṭa, a pupil of Khanda-deva, Khanda-deva passed away at Benares in the year 1722 of Vikrama-saṃvat corresponding to 1666 A.D., after assuming the Saṃnyāsa Ās'rama and taking the name of S'rī-dharendra.
- 4. Nāgoji Bhaṭṭa the great grammarian, flour-ished between 1688 and 1750 A.D., His grammatical work Mañjūṣā and his commentary on the Durgā-sapta-s'atī are quoted by Bhāskara-rāya. For the above reasons the contemporaneity of Bhāskara-rāya and Nārāyaṇa Bhaṭṭa has to be dismissed as a myth.

Another factor has also to be noted in this connection. Umananda-natha, a disciple of Bhaskara-raya, composed his Nityotsava in 1775 A.D. and there is a tradition referred to by Rames vara Suri, a pupil of another disciple of Bhaskara-raya, that the Nityotsava was revised by and had the approval of Bhaskara-raya

himself. Though Rāmes'vara Sūri thought fit, for polemical purposes, to belittle this tradition, we can safely accept it as genuine and possessing value for historical investigation. We may therefore unreservedly assume that the literary career of Bhāskara-rāya lasted from the beginning of the 18th Century A.D. to somewhere near 1768 A.D.

### LIFE OF BHASKARA-RAYA

The following details regarding the life and literary works of Bhāskara-rāya have been culled from the Bhāskara-vilāsa written by his disciple Jagannātha, who afterwards assumed the Dīkṣā name of Umānanda-nātha and wrote the Nityotsava, a treatise on the worship of Tri-pura-sundarī, based on Paras'urāma's Kalpa-sūtra. This short biography of Bhāskara-rāya has been published along with the Lalita-sahasra-nāma-bhāṣya by the Nirṇaya-sāgara Press, Bombay.

There was once a Brāhmaṇa, named Gambhīra-rāya, of Vis'vā-mitra-gotra. He was famous alike for his learning, character, intellect and wealth. A ruler of the Vijaya-nagar Kingdom engaged Gambhīra-rāya to give an exposition of the Mahā-bhārata in his court. He was so much pleased with Gambhīra-rāya's performance that he conferred upon him the hereditary title of Bhāratī. Gambhīra-rāya's wife, Konamāmbā, gave birth to Bhāskara-rāya in the town of Bhāga. Bhāskara's Upanayana was performed at Benares by

his father and he was placed under the tuition of Nara-simhadhvarin, who taught him all the eighteen Vidya-s. The progress of his studies was greatly accelerated by the fact that even when he was a mere boy he was initiated by his father into the worship of Sarasvatī. It is narrated that, when he was only a boy of seven years of age, he was able to excite the admiration of Sabhes'vara by his dialectical ability. After mastering the Gauda-tarka under Ganga-dhara Vajapeyin, he was married to a girl named Anandī, who presented him with a son named Pandu-ranga. Seeing that the Atharva-veda had gone out of use owing to a break in Sampradaya, he undertook the laborious task of mastering that Veda and teaching it to a number of Brahmana-s. It was he who popularised the Devi-bhagavata-maha-purana and the Adbhuta-kanda —the eighth Kāṇḍa of the Rāmāyaṇa. He initiated his wife into the worship of S'rī-vidyā and gave her the name of Padmavaty-ambika. He himself underwent the Diksa of Purnabhiseka under the teacher, S'ivadatta S'ukla. He then undertook a tour in Gujerat and there vanquished in debate a teacher of the Vallabha-sampradaya. A Samnyasin of Madhvasampradaya drew him into a philosophical controversy. Bhāskara-rāya came out victorious and married Parvatī, a relative of his opponent. He performed Soma-yaga at Benares. After a short stay at Benares, he removed himself to the banks of the Kṛṣṇā River at the request of his disciple Candra-sena, a minor chieftain. Later on, he went to the Cola country where his Nyāya

teacher, Gangā-dhara Vāja-peyin had already settled himself in the village of Tiruvālan-kādu, on the southern bank of the Cauvery. With a view to be near his old teacher, he chose for his residence a village named Bhāskara-rāja-puram gifted to him by the Maha-ratta ruler of Tanjore and lying on the northern bank of the Cauvery, just opposite to Tiruvālan-kādu. He lived to a ripe old age and shuffled off his mortal coil at the famous Kṣetra, Madhyārjuna—modern Tiru-viḍai-marudūr, on the main line of the South Indian Railway. The house where he last lived and passed away in the Mahā-dāna-puram Street, Tiru-viḍai-marudūr, was in existence till a few years back.

Besides writing a large number of brilliant standard works, which will be dealt with later on, Bhāskara-rāya and his wife were instrumental in constructing or renovating various temples. At Benares he built the temple of Cakres'a; at Mūla-hrada a temple was dedicated to Pāṇḍu-raṅga; temples were built for Gambhīra-nātha in the Koṅkaṇa country and Vajres'vara at Rāmes'varam. A temple to his family deity, Candra-lāmbā, in the shape of S'rī-cakra, was constructed at a place called Saṃnati. A round of daily, monthly and annual festivals was arranged to be performed in the temple of Kaholes'a in the Cola Country. His first wife renovated the temple of Bhāskares'vara at Bhāskara-pura on the banks of the Cauvery, by arranging for the construction of the outer walls thereof.

Various anecdotes are told regarding the greatness of Bhāskara-rāya and his supernormal spiritual powers.

One such anecdote may be narrated here. As already stated by us Bhaskara-raya passed his last days in Madhyarjuna Kșetra. In the evenings he used to sit on the outer pial of his house in a reclining posture with his feet resting on the pillars and give instructions to his pupils. A Samnyasin from Veppattur daily passed by the house in the evenings, on his way to the temple of S'rī Mahā-linga Svāmin. Bhāskara-rāya, however, would not notice the Samnyasin, nor did he rise from his place and do obeisance to the Samnyasin, who consequently began to entertain a feeling of animosity towards Bhāskara-rāya. Once they had occasion to meet each other at the temple of S'rī Mahā-linga Svamin during Pradosa. The Samnyasin wanted to wreak his vengeance on Bhaskara-raya and in the presence of a large crowd of people began to condemn Bhāskara-rāya's action in not observing the rules of etiquette, which a householder should observe towards a Samnyasin. Bhaskara-raya coolly replied that if he made the customary prostration to him, his (the Samnyasin's) life would be endangered. The Samnyasin lost his temper and challenged Bhaskara-raya to prove his statement. Bhaskara-raya accepted the challenge and requested the Samnyasin to put his gourd and staff on the ground. When Bhaskara-raya prostrated himself before them, they were broken into a hundred pieces. The Samnyasin was struck with awe and climbed down from his arrogant attitude. Approaching Bhaskara-raya he addressed him as follows: "I owe you a thousand apologies for my ignorant behaviour

towards you. I now realise your greatness. I may, however, be permitted to represent to you that if you do not show respect to a Samnyasin, your example will be followed by others and the Samnyasa As'rama itself will get discredited." Bhaskara-raya felt the force of this representation and from that day onwards he would retire into the house on the approach of the

Samnyāsin.

If this story is true, this behaviour of Bhaskararaya, which appears to savour of the superiority complex, requires to be explained and justified. Such explanation and justification are forthcoming in the Setu-bandha of Bhaskara-raya. According to the S'astra, a person who has undergone the Sodha-nyasa becomes one with the Supreme Is vara and he cannot be expected to prostrate himself before any other man who has not undergone the above Nyāsa. If such an uninitiated man compels an Initiate to respect him by falling down at his feet, the former does so at his peril. The Initiate who has attained God-vision sees God everywhere and his whole life is full of rapture and divine worship and the difficulty comes in only, when such a person is provoked to action by the thoughtless curiosity of the natural man. Even here the S'astraic warning is given more in the interests of the ordinary man, than with a view to fill the mind of the Initiate with an exaggerated idea of himself. The justly condemned superiority complex can find no place whatever in the mind of the arminer but if Initiate.

THE RELIGION AND PHILOSOPHY OF BHASKARA-RAYA

In the opening stanza of his Bhasya on the Lalitasahasra-nāman, Bhāskara-rāya gives expression to his unswerving faith in the threefold Veda, the three sacred fires (Agni-s) and Tri-pura, the Supreme Goddess. The Veda is the sole and ultimate authority on all matters of religious belief and practice. The three fires are the medium through which the Vedic rituals are to be performed. The Supreme Goddess, Tri-purasundarī, is the object of religious worship and devotion. Bhaskara-raya is hence an ardent adherent, of the Sanatana Vaidika-dharma. He belonged to the Rgvedi-s'ākhā and scrupulously performed the Soma-yaga prescribed for a Brahmana householder. The form of the Supreme, which attracted him most and to whose service he devoted his long life and marvellous intellectual powers, was Devī Tri-pura-sundarī, whose Mantra is the S'ri-vidya-pañca-das'ākṣarī. Into this Mantra and into the worship of S'rī Devī he was initiated by Nṛ-siṃha alias Nṛ-siṃhananda-natha, who was the author of the S'ambhavananda-kalba-lata and the Paribhasa s'loka-s on the Lalita-sahasra-naman. Bhaskara-raya assumed the Diksa name of Bhasurananda-natha and had many devoted disciples, the most famous of whom was Uma"nanda-natha, the author of the Nityotsava, a popular manual of the worship of S'rī-vidyā. My maternal grandfather's grandfather was one of the direct disciples of Uma-"nanda-natha.

Bhaskara-raya based his religious philosophy on the synthetic doctrine promulgated by the illustrious Appayya Dīkṣita in his Ratna-traya-parīkṣā. According to that doctrine, the one attributeless Brahman assumed two forms by Its own inherent power of Maya. These two forms are styled respectively Dharma and Dharmin. The form Dharma divided itself into male and female. The female form is the consort (Devi) of the Supreme Siva (Dharmin). The male form, viz., Visnu, became the material (Upadana) cause of the Universe. These three forms together constitute the unconditioned Absolute. It is this synthetic doctrine, which enabled him to sing with equal religious rapture the glories of S'iva and S'akti and which accounts for the total absence of that bigotry, which invariably follows the heels of a narrow and one-sided conception of Is'vara.

In the realm of metaphysics Bhāskara-rāya was a convinced adherent and upholder of the A-dvaita-vāda, promulgated by the Great S'amkara. He begins his commentary on the Sapta-s'atī with a fervent invocation to S'rī S'amkarācārya, the teacher of teachers. He quotes profusely from standard A-dvaitic works like Pañca-pādikā, Vārttika, Vivaraṇa, Bhāmatī, Saṃkṣepa-sārīraka, Pañca-das'ī, etc. Innumerable passages in his Lalitā-sahasra-nāma-bhāṣya may be cited to prove his allegiance to the A-dvaita-vāda. Yet, in the face of this direct testimony, it is strange to find that a view prevails in certain quarters that Bhāskara-rāya's attitude towards the A-dvaita-vāda

was not altogether sympathetic. Certain passages from his Varivasyā-rahasya, Setu-bandha and other works are pressed into service in support of this view. For example, in his commentary on the 3rd S'loka of the Varivasyā-rahasya Bhāskara-rāya puts into the mouth of the Tāntrika who upholds the Pariṇāma-vāda the following criticism of the Vivarta-vāda of the A-dvaitin: "The element of difference existing between Brahman as cause and the world as effect is alone to be regarded as superimposed (Kalpita) and not the entire Universe." The self-same criticism of the Vedāntin's Vivarta-vāda is also found in the Setu-bandha and the Lalitā-saha-sra-nāma-bhāṣya.

In reply to this view we have to point out as follows:

- (a) The very fact that this criticism of the Vivarta-vāda is introduced by the words "The Tāntrika refutes" clearly indicates that it is not the final and considered view of Bhāskara-rāya. To us it seems that this criticism is levelled against the overstatement of certain later day A-dvaitin-s, who, in their zeal for systematization, pushed the theory of the illusoriness of the world (Mithyā-tva) to undue and indefensible lengths.
- (b) Secondly, Bhāskara-rāya's attitude towards the Vivarta-vāda gains support from the famous verse of Bhāratī Tīrtha's Vākya-sudhā alias Dṛg-dṛs'ya-viveka, which runs as follows: "Existence, Intelligence, Bliss, Form and Name—these five make up all objects whatever; the first three constitute Brahman (the substratum) and the last two make up the world." The

plain import of this S'loka is that Name and form (Nāma-Rūpa) constitute the element of difference (Bheda) and when this is stultified (Bādhita), what remains is but the substratum (Brahman). This is what Bhāskara-rāya himself says at the end of his commentary on the 3rd S'loka of his VARIVASYĀ-RAHASYA: "An object as an object is ephemeral, but it is eternal in its aspect of Brahman (the substratum)."

(c) Thirdly, there is no inherent and deep-seated opposition between the Vivarta-vada and the Parinama-S'rī S'amkaracarya himself states at the end of his Bhasya on the Brahma-sutra (II, 1, 14): "Without rejecting the world of effects as unreal, he (Sutra-kara) has recourse to the Parinama-vada on the ground that it may be of use in meditations upon the Sa-guna Brahman." Sarva-jñātman, S'rī S'amkara's pupil's pupil, deals with this question at length in his Samksepas'arīraka and categorically declares that in the Vedanta system the Parinama-vada is but the necessary stepping stone, which naturally leads to the central doctrine of Vivarta-vada (II, 61). The entire context (II, 55 to 82) merits the most careful consideration in this connection. The notion, therefore, that Bhaskara-raya's attitude towards the A-dvaita-vada of S'rī S'amkara is one of hostility, deserves to be summarily rejected.

#### BHASKARA-RAYA'S LITERARY WORKS

Bhāskara-rāya wrote more than forty works. In his short biographical sketch of his Guru, Jagan-nātha

gives an informing list of the works of Bhāskara-rāya. He seems to have had a first hand knowledge of the contents of the works he has enumerated and on this account the information given by him is all the more valuable. It is a matter for regret that many of these works are not available at present and we fervently hope that a diligent examination of the contents of the private libraries in South India may bring to light many more of these monumental works of Bhās-kara-rāya.

VEDANTA—(1) Canda-bhāskara. (2) Nīlācala-capetikā, written in reply to the Prahasta, which was probably a work on the Dvaita system of philosophy.

Mīmāṃsā—(3) Vāda-kautūhala contains the report of a friendly debate, which took place in the court of a minor chieftain, between Bhaskara-raya and Svami S'astrin, the son of Nṛ-simhādhvarin, the teacher of Bhaskara-raya. (4) Bhatta-candrodaya-Khanda-deva, the great Mīmāmsa-writer composed his Bhāṭṭa-dīpikā, with a view to elucidate the Nyaya-s (maxims) which lie imbedded in the Mīmāṃsā-sūtra-s of Jaimini. Khaṇḍadeva did not deal with the first Pada of the first Adhyaya and the last four Adhyaya-s (13th to 16th), which constitute what is known as the Samkarşa-kanda. Finding that Khanda-deva's work was incomplete in this respect, Bhaskara-raya supplemented it, by writing his comments on the portions left out by Khanda-deva. As he himself says: Till now Khanda-deva's work was a Dipika, because its beginning and end were wanting. It has now become the Bhatta-candrika, as

it contains all the sixteen  $Kal\bar{a}$ -s." There is a pun upon the word  $Kal\bar{a}$ . The moon's  $Kal\bar{a}$ -s are sixteen in number and Bhāskara-rāya's  $Bh\bar{a}tt\bar{a}$ -candrikā deals with all the sixteen chapters of Jaimini's Mīmāṃsā-sūtra-s.  $Bh\bar{a}tt\bar{a}$ -candrodaya is Bhāskara-rāya's commentary on the enlarged  $Bh\bar{a}tt\bar{a}$ -dīpikā, (i.e.,  $Bh\bar{a}tt\bar{a}$ -candrikā).

Vyākarana—(5) Rasika-rañjanī is a commentary on the Madhya-siddhānta-kaumudī of Varada-rāja.

Nyaya-mandana.

PROSODY—(7) Chando-bhāskara is a Bhāṣya on the Chandaḥ-sūtra-s of Piṅgala. (8) Chandaḥ-kaustu-bha. (9) Vṛtta-candrodaya. (10) Vārttika-rāja. (11) Mṛta-samjīvanī. Nos. (7), (8) and (9) are referred to by Bhāskara-rāya himself in his other works.

KĀVYA—(12) Candra-sālā, (13) Madhurāmla.

SMRTI—(15) Smṛti-tattva. (16) Sahasra-bhojana-khaṇḍa-ṭīkā is a commentary on the portion of the Dharma-sūtra-s of Baudhāyana which deals with the procedure to be adopted in Sahasra-bhojana. (17) S'an-kha-cakrānkana-prāyas'-citta prescribes the expiatory ceremonies to be undergone by those who brand their bodies with the weapons of Viṣṇu. This act is condemned by the Smṛti-s, though it has the sanction of the Pāñca-rātra Āgama. (18) Ekādas'ī-nirṇaya. (19) Pradoṣa-nirṇaya. (20) Tṛca-bhāskara. (21) Kuṇḍa-bhāskara.

STOTRA—(22) S'iva-stava. (23) Devi-stava. (24) Siva-dandaka (published by the S'rī Vāṇi Vilas Press

of S'ri-rangam). (25) S'ivāṣṭottara-s'ata-nāma-stotra-vyākhyā. This work was published some years ago by Paṇḍit Jyeṣṭhārām Mukund-jī of Bombay. In this work Bhāskara-rāya has explained the 108 names of S'iva, contained in the S'ivāṣṭottara-s'ata-nāma-stotra of the Skānda-purāna. Each name of S'iva is explained in a S'loka and 108 different metres are employed for the purpose. This small treatise proves Bhāskara-rāya's mastery over the intricacies of Saṃskṛt Prosody. The S'ivāṣṭottara-s'ata-nāma-stotra was also commented upon by the famous Nīla-kaṇṭha Dīkṣita in his S'iva-tattva-rahasya.

Mantra-s'āstra—(26) Kha-dyota, a commentary on the Gana-pati-sahasra-nāman. (27) Candralāmbāmāhātmya-tīkā. (28) Nātha-nava-ratna-mālā-mañjūsā, a short hymn in praise of his Dīkṣā-guru. (29) Bhāvanopanisad-bhāṣya with prayoga. This work deals with the worship of S'rī-cakra in the various parts of the body without the use of external symbols. (30) S'rīsūkta-bhāsya. (31) Kaulopaniṣad-bhāsya. A perusal of this work which has been published by Arthur Avalon (Sir John Woodroffe) is sure to dispel the many mistaken notions which people entertain about the Kaula system of worship. (32) Tri-puropanisad-bhasya. (33) Sau-bhagya-bhaskara, a commentary on the Lalita-sahasra-naman has been printed in the Telugu and the Deva-nagari scripts. It is a monument of Bhāskara-rāya's superhuman erudition and is an indispensable guide in all matters relating to Mantras'āstra. (34) Sau-bhāgya-candrodaya is a commentary

on Vidyā''nanda-nātha's Sau-bhāgya-ratnākara, a well known treatise on the science and religion of S'rī-vidyā. (35) VARIVASYA-RAHASYA with Prakasa. (36) Tripura-sundarī-bāhya-varivasyā deals with the external worship of S'rī Devī with the use of physical symbols. Bhaskara-raya himself refers to this work in his Lalitasahasra-nāma-bhāsya. (37) Ratnāloka, a commentary on Paras'u-rāma's Kalpa-sūtra. (38) Gupta-vatī, a commentary on the Durga-sapta-satī which forms part of the Markandeya-purana. This has been published along with (39) S'ata-s'lokī, which summarises the various Mantra-s embodied in the Sapta-s'atī. (40) Mālā-mantroddhāra expounds what are known as the fifteen Khadga-mala-mantra-s found in the Lalita-parisistatantra. (41) Setu-bandha is Bhāskara-rāya's magnum opus. It is a commentary on a portion of the Vamakes vara-tantra dealing with the external and internal worship of S'rī Tri-pura-sundarī. Bhāskara-rāya's marvellous attainments-intellectual, literary and spiritual-find their fruition here. We may safely assert that, in his Setu-bandha, Bhaskara-rava has said the last word on the religion and philosophy of S'ıī-vīdyā.

VEDIC—(42) Vaidika-kos'a, a short glossary of certain Vedic words was published in Bombay some

years back.

Of the above 42 works (1), (2), (5), (6), (7), (8), (9), (10), (11), (12), (13), (14), (15), (16), (17), (18), (19), (20), (21), (22), (23), (27), (30) and (37) are only known by name. The rest are available either in manuscripts or in print,

In his Varivasyā-rahasya and Lalitā-sahasranāma-bhāṣya, Bhāskara-rāya says that he would write commentaries on the Tantra-rāja and the Lalitā-stuti. It is not known whether the promise was fulfilled.

The catalogue of Saṃskṛt manuscripts in the Adyar Library mentions a commentary by Bhāskara-rāya named Vilāsa on Bhaṭṭoji Dīkṣita's Siddhānta-kaumudī. In the Sarasvati Mahāl Library, Tanjore, there is a manuscript of a small work by Bhāskara-rāya on Mīmāṃsā named Matvartha-lakṣaṇā-vicāra. This may probably form a section of the Vāda-kautūhala already noticed by us.

A perusal of the available works of Bhaskara-raya will reveal to a discriminating reader, that Bhaskararaya possessed rare literary gifts which he ungrudgingly employed in the service of God and man. His style possesses a refreshing directness and precision, which is rarely found in later day Samskrt authors. That his poetical talents were of no mean order is proved by the choice quotations extracted by Jagan-natha in his biographical sketch. His learning was truly encyclopædic. It extended from the rudiments of the art of cooking to intimate acquaintance with the giddy heights of philosophic speculation. His masterly introduction to his Setu-bandha, where he makes a brilliant und successful attempt to evolve a comprehensive synthesis of "the sublime philosophy and the satisfying religion" of the Veda, is enough to accord him a permanent place in the galaxy of literary and philosophical luminaries of this sacred land of Bhārata-varṣa. His devoted disciple, Jagan-nātha, pays the following loving tribute to his master, with which we should like to conclude this introduction.

भूषावानखिलेर्गुणैः स्वकृतिभिः संतानवान्भूयसा विद्याभिर्धनवान्सुधाधवलया कीर्त्त्या चिरं देहवान् । पित्रा दैवतवानभूत्सुकृतवाल्लोकोपकारेण यः साधम्यं लभतामनेन भुवि कः श्रीभारतीयज्वना ॥

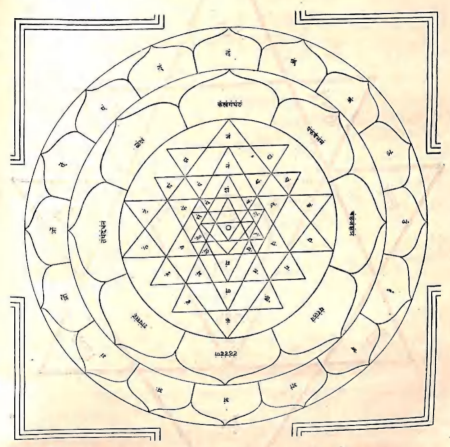
Tanjore 15-6-1934 R. KRISHŅASVĀMI S'ĀSTRĪ

estable of the devoted disciple, in particular, pays to be master, with validation and her master, with validation as a substance of the master, with validation of the master of the control of the cont

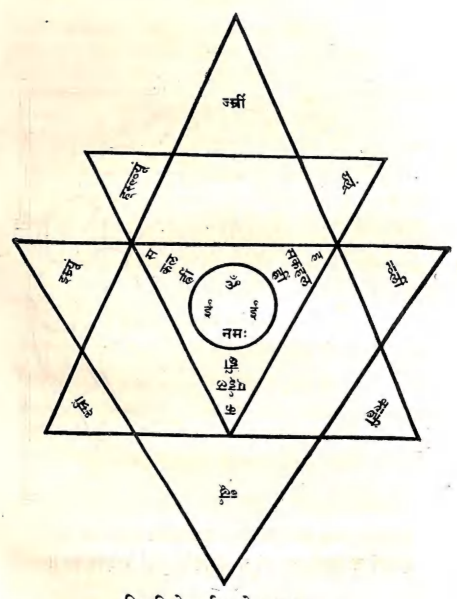
कु तथापतिको हुन अध्यक्तिय संभागामण्युत्वता वेदर्गा अस्य म्युकामण्याम कारवी कि ने वृत्तार्थी १५८ वेदरावरण्यायुक्तवार्थिनकोषकाम् व सम्पर्क स्थासकास स्थिति हार संस्थासो समाना ॥

Layer Thanyasynangh ...

EPI-LE.



विन्दुत्रिकोणवसुकोणद्शारयुग्ममन्वश्रनागद्स्रसंयुत्रषोडशारम् । दृत्तत्रयं च धरणीसद्नत्रयं च श्रीचक्रमेतदुदितं परदेवतायाः ॥



विन्दुत्रिकोणगर्भमष्टकोणचक्रम् ।

## वरिवस्यारहस्यम्

सव्याख्यानम्

### प्रथमोंशः ।

विद्यानां च मनूनां मनुसंख्यानां च विद्यानाम् । उपदेष्टा जयतितरां नरिसंहानन्दनाथगुरुः ।। वरिवस्यारहस्याख्यो यन्थो यः स्वेन निर्मितः । तत्र दुर्घटशब्दानामर्थः संक्षिप्य कथ्यते ।।

'तद्विज्ञानार्थं स गुरुमेवाभिगच्छेत्' (मु० उ० २-१२) 'आचार्य-वान्पुरुषो वेद' (छा० उ० ६-१४-२) इत्यादिश्रुत्या गुरूपसदनस्य तत्त्वज्ञानजनकत्वात्प्रथमं सकलमन्त्राधिष्ठातृदेवताऽपररूपं गुरुं श्लेषेण तद्दैवतं नरिसहं च विम्नविघाताय स्तुवन्संप्रदायं तदाज्ञयैव प्रवर्तयति—

प्रह्लादाभीष्टदाने विबुधसमुदयस्तूयमानापदाने (ऽ)शेषक्षोणीभृदन्तः प्रविलिसतपदाहोबलक्षेत्रगर्भात् । प्रादुर्भृते हिरण्यिहरदमितमदघ्यान्ततन्त्रं निहन्तुं धीरे सच्छास्त्रयोनौ मम भुवनगुरावस्तु भक्तिनृसिंहे ॥

पहादास्यो दैत्यः, तदभीष्टानां दानं यस्मात् ; पक्षे प्रकृष्टो हादो ब्रह्मानन्दः, तस्य, अभीष्टानां धर्मार्थकामानां च दानं यस्मात् ; तस्मिन् । विबुधानां देवानां पण्डितानां च समुद्येन समुदायेन स्तूयमानमपदानं पूर्वचरित्रं यस्य तस्मिन् । 'अपदानं कर्म वृत्तम् ' इत्यमरः । हिरण्याख्यो योग्यतया हिरण्यकशिपुः, नामैकदेशे नामग्रहणात्; स एव द्विरदः, सिंहवध्यत्वातः तम् । कीदृशं तम् १ अतिशयितमद एवाज्ञानपरिणामत्वाद् <mark>ध्वान्तम्, तत्तन्त्रं तद्धीनम्, मद्परवशमिति यावत्; पक्षे हिरण्यं</mark> धनोपलक्षणम् , द्विरदाः सेनाऽङ्गोपलक्षणम् , मतिरसच्छास्रज्ञानम् , तत्संबन्धी मदो येषां तेषां घ्वान्तानां घ्वकारोऽन्ते येषां नाम्नि तेषां माघ्वानां तन्त्रं शास्त्रं निहन्तुं शेषक्षोणीभृतः शेषाचलस्यान्तः प्रविलसितं शोभ-मानं पदं स्थानं यस्याहोबलाख्यक्षेत्रस्य, तस्य गर्भान्मध्यात्, पक्षे, अशेषाणां समस्तानां क्षोणीभृतां राज्ञां मध्ये प्रविलसिते पदे चरणौ यस्या-होबलाख्यस्य पुरुषधीरेयस्य, तस्य क्षेत्रं पत्नी, तस्या गर्भात्, पादुर्भूते ; धीरे र्षेर्य<mark>शालिनि, पक्षे घियं रातीति घीरः पण्डितस्तस्मिन् ; सतां शास्त्राणां योनिः</mark> कारणम् , 'यस्य निःश्वसितं वेदाः,' ' छन्दाः सि जज्ञिरे तस्मात् ' इत्यादि-श्रवणात् ; सच्छास्त्राण्येव योनिर्ज्ञापकहेतुर्यस्येति वा, 'तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामि ' (बृ० उ० ३-९-२ ६) इति श्रवणात् , शास्त्रयोनित्वाधिकरणे द्वेघा Sपि व्याख्यानात् : पक्षे सच्छास्त्राणां योनिः कर्ता, प्रन्थकर्तेति यावतः तस्मिन्भुवनगुरौ नृसिंहे नरकेसरिणि, नृसिंहनामके च मम भक्तिरस्त्विति पार्थना । अत्रोपमेयोपमाया उपमाया अभेदस्य वा ध्वनिः । श्लेषोऽलंकारः । सोऽपि च प्रकृतोभयविषयकः सभङ्गोऽभङ्गश्च । स्रग्धरा वृत्तम् ॥ १ ॥

May my devotion be unto Lord (my preceptor) Nṛ-siṃha, the bestower of Prahlāda's heart's desires (of Supreme Bliss as well as other goals of human desire), whose glorious deeds of old have been extolled by the celestial hordes (assemblage of the wise), who sprang forth in the holy place of Aho-bala effulging amidst the region of mount S'esa (who came out of the loins of the spouse of Aho-bala, whose feet were ever present in the hearts of one and all of the princes) to slay the elephant Hiranya influenced by the extreme rut of darkness (to refute the tenets of the Dhvanta-s [Madhva-s, the followers of Madhva] filled with the pride of gold, elephants and their false doctrines), the Brave One (one brimming with learning), the fountain-source of sacred lore, (the author of sacred books) and the father of the Universe (the spiritual guide of the world). (1)

आ प्राचः कामरूपाद् द्रुहिणसुतनद्रष्ठावितादा प्रतीचो 'गांधारात्सिन्धुसान्द्राद्रध्वरचिरतादा च सेतोरवाचः । आ केदारादुदीचस्तुहिनगहनतः सन्ति विद्यत्समाजा ये ये तानेष यत्नः सुखयतु समजान्कश्चमत्कर्तुमीष्टे ॥

कामरूपगांधारो देशो । सेतुकेदारो क्षेत्रे । द्रुहिणसुतसिन्धू नद-विशेषो । विदुषां विद्योपासकानां समाजाः, 'न शिल्पादिज्ञानयुक्ते विद्वच्छब्दः प्रयुज्यते ' इत्यादिना विद्वच्छब्दस्योपासकपरतायास्त्रिशस्याम् (श्लो० ८५) प्रदर्शनात् । समजाः पशुगणाः । 'पशूनां समजोऽन्येषां समाजः ' इत्यमरः ॥ २ ॥

<sup>ा •</sup> सिन्धुसाद्रदि**ध**•

May this attempt of mine satisfy the assemblies of learned men (to be met with) as far to the east as Kāma-rūpa over which the river Brahma-putra flows, as far to the west as Gām-dhāra, profusely watered by the Indus, as far to the south as Setu hallowed by the foot-prints of Raghu-vara, and as far to the north as Kedāra, thickly covered with snow. Who has the power to gratify multitudes of brutes? (2)

#### स जयित महान्प्रकाशो यस्मिन्दष्टे न दृश्यते किमपि । कथमिव तस्मिञ्ज्ञाते सर्वे विज्ञातमुच्यते वेदे ॥ ३ ॥

स सर्वेषामात्मत्वेन प्रसिद्धः, महान्देशकालाद्यनविच्छन्नः पराप्रकाश्यः, प्रकाशः सर्वदाऽनावृतात्मस्वरूपज्योतिः, 'स्वरूपज्योतिरेवान्तः'
इति रहस्यागमात्, 'न तत्र सूर्यो भाति' (क० उ० ५-१५) इत्यादिश्रवणाच । जयति सर्वोत्कर्षेण वर्तते । यस्मिन्नधिष्ठाने दृष्टे निर्विकल्पात्मकचरमवृत्तिविषयीकृते सति किमपि दृश्यं न दृश्यते, अधिष्ठानज्ञाननाश्यत्वात् ।
अत एवैकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं श्रुतावुक्तं कथं संगच्छत इति साश्चर्यमाह—
कथमिवेति । अथ वा, विवर्तवादं वेदान्तिसंमतं परिणामवादी तान्त्रिको
दृषयति—कथमिवेति । तन्मते मृद्धटादिदृष्टान्तानुपपत्तिरित्यर्थः । अत्रेयं
तान्त्रिकप्रक्रिया—'इच्छामि,' 'जानामि ' इत्यादावुत्तमपुरुषान्तर्भासमानं
स्फुरणान्विय ज्ञानमेव प्रकाशाभिधं ब्रह्म । तच्च सर्वज्ञत्वसर्वेश्वरत्वसर्वकर्तृत्वपूर्णत्वव्यापकत्वादिशक्तिसंवित्तम् । तस्य चानन्दरूपांश एव स्फुरणं पराऽहंता, विमर्शः, परा छिलता भट्टारिका, त्रिपुरसुन्दरीत्यादिपदैर्व्यविद्वयते ।
उक्तं च विरूपाक्षपञ्चाशिकायां विश्वशरीरस्कन्धे—'ईश्वरताकर्तृत्वं स्वतन्त्रता

चित्स्वरूपता चेति । 'एतेऽहंतायाः किल पर्यायाः सद्भिरुच्यन्ते ॥ ' इति । पराहंतामन्तरेणेदंताया असंस्फुरणादहमिदमोः ससंबन्धिकत्वादिदंपदगम्यस्य दृश्यस्याहंतारूपशक्त्या तद्विशिष्टब्रह्मणा वा जन्यत्वम् । तच्च दृश्यं तत्परिणाम एव, 'तस्यां परिणतायां तु न कश्चित्पर इष्यते ' इति वामकेश्वरतन्त्रात्, ' वाचाऽऽरम्भणं विकारः' (छा० उ० ६-१-४) इत्यादिश्रुतीनां तत्रैव स्वार-स्याच । शक्तिशक्तिमतोरुपादानोपादेययोरत्यन्तमभेदः, न पुनरौपनिषदादि-वद्भेदाभेदौ । अत एव 'सर्वे खल्विदं ब्रह्म' (छा० उ० ३-१४-१) इति सामानाधिकरण्यमभेदे, न पुनर्बाधायाम् । अद्वैतश्रुतयः सर्वा अप्येतद्भिप्रायिका एवाविरुद्धाः । सर्वप्रमाणमूर्धन्यया श्रुत्या तदनुसारितन्त्रैश्चाद्वेते कथिते, तद्धि-रुद्धत्वेन भासमानः कार्यकारणयोर्भेदांश एव कल्पित आस्तां न पुनः सर्वो ऽपि प्रपञ्चः । 'नेह नानाऽस्ति किंचन' (बृ० उ० ४-४-१९) इस्यादि-श्रुतिष्विप भेदांशस्यैव निषेधो न प्रपञ्चस्य । ' एकमेवाद्वितीयम् ' इस्यादौ मेद्वत्प्रपञ्चाभावोऽपि विशेषणाभावप्रयुक्त एव । अत एव भामत्यां हाटकमकुटग्रन्थे भेदस्यैव हाटकन्यूनसत्ताकत्वं न मकुटस्योक्तम्, परिणामस्य परिणामिसमानसत्ताकत्वाविश्यकत्वात् । 'मायामात्रमिदं द्वैतम्' (गौड० १-१७) इत्यत्रापि द्वैतशब्देन भेदस्यैव मिथ्यात्वमुच्यते, न पुनर्भेदवतः ; तथात्वे तु प्रतियोगितासंबन्धेन जगत इवानुयोगितासंबन्धेन ब्रह्मणोऽपि भेदवत्त्वस्य सत्त्वात्सद्सद्भच्चामभावो निरूप्यत इति न्याय-सिद्धत्वाविशेषान्मिथ्यात्वापत्तेः । ततश्च श्रुतेरपि परिणामवाद एव संमतः सिध्यति । भगवता व्यासेनापि 'प्रकृतिश्च प्रतिज्ञादृष्टान्तानुपरोधात् ' (ब्र०स्० १-४-१३) इत्यस्मित्रधिकरण एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञां मृद्धटनखनिक्नन्तनादिदृष्टान्तम् 'बहु स्यां प्रजायेय' (तै० उ० २-७) ore evid upon in

<sup>🕛 🙏</sup> एते चाह्रंतायाः

इत्यभिध्योपदेशादिकं चानुसंद्धानेन परिणामवाद एवाभिषेतः, कण्ठ-रवेणोक्तश्च 'आत्मकृतेः परिणामात्' (ब्र० स्० १-४-२६) इति स्त्रे । भाष्यकारैरपि तत्र विवर्तवादानुसारेण व्याचक्षाणैरपि सौन्दर्यलहर्याम् 'मनस्त्वं व्योम त्वम्—' (३५) इति श्लोके 'त्विय परिणतायाम्' इति स्वाभिमतः परिणामवाद एव स्फुटीकृतः । अस्मिन्पक्षे रहस्यनामसहस्रे 'मिथ्याजगद्धिष्ठाना' (७३५) इत्यादौ श्रूयमाणं मिथ्यात्वं तु स्वानिति-रिक्तरूपत्वम् , घटादिरूपेणानित्यत्वं ब्रह्मरूपेण नित्यत्वम् , मृद्धटयोरभेदे ऽपि घटरूपेण ध्वस्तत्वं मृद्धपेणाध्वस्तत्वं चेत्यादिवद्विरुद्धधर्मनिरासादिक-मूद्धमित्यादिकः शांभवानन्दकल्पलतायां विस्तरः ॥ ३ ॥

That Great Radiance triumphs, at the sight whereof whatsoever else is not seen. While so, how is it said in the Veda-s that all is known on Its being known!

(3)

इममेवार्थं स्रोकद्वयेनाह —

नैसर्गिकी स्फरत्ता विमर्शरूपाऽस्य वर्तते शक्तिः । तद्योगादेव शिवो जगदुत्पादयति पाति संहरति ॥ ४ ॥

इहोत्पादनादि त्रयं तिरोधानानुग्रहयोरुपलक्षणम् ॥ ४ ॥

It has the S'akti (Power) of Vimars'a which may be defined as inherent throbbing. It is in conjunction with S'akti that S'iva creates, sustains and destroys the world.

(4)

# साऽवरयं विज्ञेया यत्परिणामादभृदेषा । अर्थमयी राब्दमयी चक्रमयी देहमय्यपि च सृष्टिः ॥ ५॥

अवस्यम् , सर्वविज्ञानसाधनत्वान्मोक्षादिपुरुषार्थपदत्वाच । अर्थमयी, शिवादिक्षित्यन्तषट्त्रिंशत्तत्त्वरूपा । शब्दमयी, पराऽऽदिवैखर्यन्ता । चक्रमयी, बिन्द्वादिभूगृहान्ता । देहमयी, सूक्ष्मादिस्थूलान्ता ॥ ५ ॥

She (S'akti) by whose transformation this creation in the form of Artha-s (objects), S'abda-s (words), Cakra-s (plexuses) and Deha-s (bodies) exists, should by all means be unravelled by us. (5)

#### तज्ज्ञानार्थमुपाया विद्या लोके चतुर्दश प्रोक्ताः । 'तेष्वपि च सारभूता वेदास्तत्रापि गायती ॥ ६ ॥

चतुर्दश विद्याः—चत्वारो वेदाः षडङ्गानि न्यायो मीमांसा पुराणं धर्मशास्त्रं चेति । तन्त्राणां धर्मशास्त्रेऽन्तर्भावः । तेषां प्रामाण्यसमर्थनं रैत्वस्मदीये त्रिपुरसुन्दरीबाह्यवरिवस्याविधौ द्रष्टव्यम् । तन्त्रराजव्याख्याने च विस्तरेण तन्त्राणां धर्मशास्त्रेऽन्तर्भावः प्रपञ्चयिष्यते । एवं च न शिष्टा-कोपाधिकरणस्थवार्त्तिकविरोधः, शास्त्रपरिमाणानतिक्रमात् ॥ ६ ॥

The fourteen Vidyā-s are the expedients to be employed by us in this world to understand Her aright. Even among them the most essential are the Veda-s and therein especially the Gāyat-trī. (6)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> तास्वपि.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> चास्मदीये,

#### तस्या रूपद्वितयं तत्रैकं यत्प्रपठ्यते (ऽ)स्पष्टम् । वेदेषु चतुर्ष्विप परमत्यन्तं गोपनीयतरम् ॥ ७ ॥

तस्या गायत्त्र्याः । स्पष्टमस्पष्टं चेति पदच्छेद आवृत्त्या । चरण-त्रयम् 'तत्सवितुः' इत्यादि स्पष्टम् । 'परोरजसे सावदोम्' इति चतुर्थ-चरणं त्वस्पष्टमित्यर्थः । परं श्रीविद्याऽऽख्यं द्वितीयं रूपम् ॥ ७ ॥

She (Gayat-trī) is of two forms: one of them, clear, being what is recited in the four Veda-s; the other (S'rī-vidya), not clear, being very much esoteric. (7)

यद्यपि तन्त्रराजादौ सौन्दर्यलहर्यो च हादिविद्याया एव प्रथममुद्धारो हर्यते, तथाऽपि 'श्रीविद्येव तु मन्त्राणां तत्र कादिर्यथा परा' इति वचनात्, षोडशीघटकत्वाच, 'यद्धरैकमात्रेऽपि,' 'यदेकादशमाधारम्' इत्योदिरहस्यार्थप्रतिपाद्यक्षरशालित्वाच, त्रिशत्यामस्या एवादराच, त्रिपुरोपनिषद्येतन्मूलकत्वेनैवान्यासामुद्धाराच, योगिनीहृदयादावुक्तानामिहापि वक्ष्य-माणानामर्थानामत्रैव स्वारस्याच, शाङ्खायनश्रुतौ 'चत्वार ई विश्रति' इत्यस्यामृचि च प्रथममस्या एवोद्धाराच कादिविद्यायाः प्राधान्यमिति चेत्रेतस्याः प्रतीकमादत्ते—

कामो योनिः कमलेत्येवं 'सांकेतिकैः शब्दैः । ब्यवहरति न तु प्रकटं यां विद्यां वेदपुरुषोऽपि ॥ ८ ॥

<sup>1</sup> द्योतयनस्याः

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> सकेतितैः

'कामो योनिः कमला वज्रपाणिर्गुहाहसा मातिरश्वाऽश्रमिन्दः। पुनर्गुहासकला मायया च पुरूच्येषा विश्वमाताऽऽदिविद्या॥' इति शाङ्खायनश्रुतिः। कामो मातिरश्वा च ककारः। योनिरेकारः। कमला तुरीयः स्वरः ।वज्रपाणिरिन्द्रश्च लकारः। गुहाद्वयं माया च लज्जाबीजम्। हसेति सकलेति च स्वरूपम्। गुहया सह समासाद्वहुवचनं न पुनः सकारो दीर्घः। एवं लकारोऽपि। अश्रं हकारः। एताहशैः 'सांकेतिकैः शब्दैर्व्य-वहारादत्यन्तगोपनीयत्वं समर्थितं भवति॥ ८॥

Even the Veda-purusa talks of such Vidya in such conventional terms as Kamo yonih kamala, etc. and not explicitly.

(8)

विद्यावर्णानुद्धरति—

क्रोधीशः श्रीकण्ठारूढः कोणत्रयं लक्ष्मीः । मांसमनुत्तररूढं वाग्भवकूटं प्रकीर्तितं प्रथमम् ॥ ९ ॥ शिवहंसब्रह्मवियच्छकाः प्रत्येकमक्षरारूढाः । द्वैतीयीकं कूटं कथितं तत्कामराजाख्यम् ॥ १० ॥ शिवतो वियतो मुक्तं तृतीयमिद्मेव शक्तिकूटाख्यम् । ह्रिष्ठेखानां त्रितयं कूटत्रितयेऽपि योज्यमन्ते स्यात्॥ ११ ॥

कोधीशो ब्रह्मा च ककारः । श्रीकण्ठोऽनुत्तरमक्षरं चाकारः । तमा-रूढस्तेन युक्तः । कोणत्रयं योनिः । लक्ष्मीः कमला । मांसं शकश्चेन्द्रः ।

ON PARISON F

<sup>1</sup> संकेतितैः

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> क्टत्रितयस्य.

शिवो वियच हकारः । हंसः सकारः । अक्षरसमृहात्मकत्वात्कूटत्व-व्यपदेशः ॥ ९-११ ॥

Krodhīs'a (K) along with S'rī-kāṇṭha (a), Koṇatraya, i.e., triangle (E), Lakṣmī ( $\overline{I}$ ), Māṃsa (L) along with An-uttara (a), constitute the first Group known as  $V\overline{a}g$ -bhava-kūṭa. (9)

Siva (H), Hamsa (S), Brahman (K), Viyat (H), Sakra (L), these severally conjoined with Akṣara (a), constitute the second Group known as Kāma-rāja-kūṭa. (10)

The selfsame Group, rid of S'iva (Ha) and Viyat (Ha), constitutes the third one known as S'akti-kūṭa. At the end of these three Groups should be added three Hṛl-lekhā-s (one in each). (11)

हक्षेषायाः स्वरूपं तु व्योमाभिर्वामलोचना । बिन्द्वर्धचन्द्ररोधिन्यो नादनादान्तराक्तयः ॥ १२ ॥ व्यापिकासमनोन्मन्य इति द्वादरासंहतिः । बिन्द्वादीनां नवानां तु समष्टिनीद उच्यते ॥ १३ ॥

्वयोम हकारः केवलो न त्वकारविशिष्टः । अमी रेफस्तादृशः । वैवामलोचनेकारः । बिन्द्रादयो नवापि सूक्ष्मसूक्ष्मतरसूक्ष्मतमकालैरुचार्या ध्वनिविशेषाः, वर्णविशेषा वा । न च ककारादिवत्स्पष्टमनुचार्यत्वात्तन्त्री-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> वामलोचनम् ,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> वामलोचनमीकार:

स्वरतुरुयस्वेन श्रूयमाणस्वाच कारप्रत्ययाद्यभावाच 'बीजबिन्दुध्वनीनां च त्रिकूटेषु ग्रहास्मिका ' इत्यादौ ध्वनिपदेनैव तन्त्रेषु व्यवहाराच न वर्णत्व-मर्धचन्द्रादेरिति वाच्यम्, अनुस्वारविसर्गादावुक्तहेतुसत्त्वेऽपि वर्णत्व-स्येष्टत्वात् । कथमन्यथा 'त्रिषष्टिश्चतुःषष्टिर्वा वर्णाः शंभुमते मताः' (पा०शि० ३) इति प्रतिज्ञाय 'अनुस्वारो विसर्गश्च — ' इति परिगणनं शिक्षायां संगच्छेत ? न च तादृशसंख्याविरोधादेव नात्र वर्णत्वम् , तत्र स्पष्टोचार्याणामेव गणनात् । न च ताल्वादिपरिगणितस्थानानभिव्यङ्गचत्वान वर्णस्वम् , तदनभिव्यङ्गचत्वस्य पश्यन्त्यादावव्याप्तेः, 'चत्वारि वाक्परिमिता पदानि ' (ऋ०२-३-२२) इति श्रुत्या वर्णसमूहात्मकपदत्वस्य स्पष्टमुक्तत्वा<del>च</del> । अत एव चतुःशतीशास्त्रे नादस्यार्थवर्णनं संगच्छते । न च रथघोषवत्पदार्थ-स्मारकत्वोपपत्तिः ; तत्र हि तत्कालकरणीयत्वसंबन्धेन माहेन्द्रस्तोत्रोपाकरणस्य स्मृतिविषयताया वाचिनकत्वेन स्थघोषसामान्यस्य लौकिकादिसाधारणस्य स्मारकत्वाभावेन तस्य तत्र शक्तेरयोगात्, प्रकृते तु न तथेति वैषम्यात् ; ' हृञ्लेखात्रयसंभृतैस्तिथिसंख्यैस्तथाऽक्षरैः ' इत्यादौ प्रतिहृञ्लेखं हकाररेफे-कारानुस्वारनादपञ्चकमिति पञ्चदशाक्षराणीत्युक्त्या, नादेऽक्षरत्वव्यवहार-स्यासकृद्योगिनीहृदये 'भूमिश्चन्द्रः शिवो माया शक्तिः कृष्णाध्वमादनौ । अर्घचन्द्रश्च बिन्दुश्च नवार्णो मेरुरुच्यते । महात्रिपुरसुन्दर्या मन्त्रा मेरुसमुद्भवाः ॥ ' इति ज्ञानार्णवादावप्यसकृद्भचवहारस्य दर्शनाच । ध्वनि-पदेन ब्यवहारस्तु तत्तुल्यत्वाल्रक्षणया ध्वनिपर्यायनादपदवाच्यत्वान्नेयार्थ-रूपलक्षणया वा नेय इति दिक्। एवं च प्रथमतृतीयकूटे अष्टादश-वर्णात्मके ; मध्यमकूटं तु चतुरधिकम् ; संहत्याष्ट्रपञ्चाराद्वर्णात्मिका विद्येति सिद्धम् । यद्यपि बिन्दुविनिर्भुक्तानामष्टानामेव नाद्संज्ञा

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> मध्यकूटं.

मन्त्रशास्त्रे, तथाऽपि व्यवहारसौकुर्याय तत्सहितानामेव साऽत्र कृतेति ध्येयम् ॥ १२, १३ ॥

The form of Hṛl-lekhā is made up of the twelve letters—Vyoman (H), Agni (r), Vāma-locanā (ī), Bindu (m), Ardha-candra, Rodhinī, Nāda, Nādānta, S'akti, Vyāpikā, Sa-manā and Un-manī. The Samaṣti (aggregate) of the nine beginning with Bindu is known as Nāda.

सिद्धमेवाह—

प्रथमेऽष्टादश वर्णा द्वाविशतिरक्षराणि मध्ये स्युः । प्रथमेन तुल्यमन्त्यं संघातेनाष्ट्रपञ्चाशत् ॥ १४॥

In the first Group there are eighteen letters; in the middle Group there are twenty-two letters; the last Group is similar to the first; thus there are in the aggregate fifty-eight. (14)

वर्णानां कालानाह—

मात्राहितयोचार्या कामकला च त्रिकोणा च । बिन्दुरहितहछेखा माताकालत्रयोचार्याः ॥ १५ ॥ अन्येषां वर्णानां मात्राकालोऽर्घमात्रया सहितः । बिन्दोर्र्घ मात्रा परे परे चापि पूर्वपूर्वार्घाः ॥ १६ ॥ संहत्यैकलवोनो मात्राकालोऽस्य नादस्य ।

मात्रा लघ्वक्षरस्य कालः। तद्विगुणो गुर्वक्षरस्य। अत एव कामकला कमला त्रिकोणा योनिश्च द्विमात्रा । हल्लेखायां द्वयोर्व्यञ्जनयोरेका मात्रा, कामकलाया द्वे मात्रे इति तिस्रः। अन्येषामकारसहितानां ककारादिदशवर्णानाम् । बिन्दोरपि व्यञ्जनत्वादर्धा मात्रा, 'एकमात्रो भवेद्धस्वो द्विमात्रो दीर्घ उच्यते। त्रिमात्रस्तु प्छतो ज्ञेयो व्यञ्जनं त्वर्धमात्रकम् ॥ ' इति वचनात् । परे परे, अर्धचन्द्ररोधिन्यादयः, पूर्व-पूर्वीर्घाः; अर्धचन्द्रस्यार्धकालो रोधिन्याः, रोधिन्यर्धकालो नादस्येत्यादि-क्रमेण कालवन्तः । अयं भावः—कालपरमाणुर्लव इत्युच्यते, ' नलिनीपत्र-संहत्याः सूक्ष्मसूच्यभिवेधने । दले दले तु यः कालः स कालो लवसंज्ञितः। अतः सूक्ष्मतमः कालो नोपलभ्यो भृगृद्धह ॥ ' इति वचनात् । षट्पञ्चा-शद्तरशतद्वयलवैरेका मात्रा । बिन्दोरष्टाविशत्युत्तरशतं लवाः । अर्धचन्द्रस्य चतुःषष्टिः । रोधिन्या द्वात्रिंशत् । नादस्य षोडश । नादान्तस्याष्टी । शक्तेश्चत्वारः । व्यापिकाया द्वौ लवौ । समनाया एको लवः । उन्मनायास्तु नास्त्येव कालः । यद्यपि योगिनीहृदये चक्रसंकेते, 'दीपाकारोऽर्धमात्रश्च ' इत्यनेन बिन्दोः कालमुक्तवाऽर्धचन्द्रादेः शक्तिपर्यन्तस्य चतुरंशाष्टांशषोड-शांशादिरूपभागद्वैगुण्यं कालस्योक्त्वा शक्त्यादीनां पूर्वपूर्वद्विगुणांशकालवत्त्वं सामान्येनोक्तम् , 'चतुःषष्टिस्तदूर्ध्वं तु द्विगुणं द्विगुणं ततः' इति, तेन च वचनेन मात्राया द्वादशोत्तरपञ्चशततमो भाग उन्मनाकालः, मात्रास्वरूपं च द्वादशोत्तरपञ्चशतलवात्मकत्वमेव प्रतीयते, अत एव 'देशकालान-वच्छिन्नं तदृर्ध्वं परमं महत् ' इत्युत्तरग्रन्थेऽप्युन्मनायाः परत एव कालानवच्छेद उक्त इति ब्यक्तं प्रतीयते ; तथाऽपि 'चतुःषष्टिः—' इति स्रोकस्य शक्तेश्चतुःषष्टितमो मात्राभागः, तदूर्ध्वे द्विगुणं व्यापिकाया

¹ कादिदशo,

अष्टार्विश्वत्युत्तरशततमो भागः, ततो द्विगुणं समनायाः षट्पञ्चाशदुत्तर-शतद्वयात्मको भागः, ¹इत्यर्थस्ततस्तद्ध्वीमिति पदाभ्यां द्विगुणपदद्वयेन च स्पष्टं अतीयते; अत एवोत्तरार्धे 'शक्त्यादीनां च मात्रांऽशो मनोन्म-न्यास्तथोन्मनी' इत्यत्र मनोन्मनीति पदस्य समनापर्यायस्य समनापर्यन्ताना-मित्यर्थकत्वमङ्गीकृत्य शक्त्यादीनां तिसृणामित्यमृतानन्दैर्व्याख्यातम् । नादस्य बिन्द्वादिनवकस्य ॥ १५—१६-॥

Kāma-kalā ( $\overline{I}$ ) and Tri-koṇā (E) are to be pronounced with two Mātrā-s. Hṛl-lekhā-s devoid of Bindu are to be pronounced with three Mātrā-periods. (15)

In the case of the other letters the period is half a Matra added on to a Matra (i.e., one and a half Matra-s). Bindu's period is half a Matra. The others coming thereafter in succession will have one half of the period of the letters immediately preceding each of them. (16)

Computing in the above manner, (it will be found that) this Nada comes to have one Matra less one Lava. (16)

एकादश वाक्कूटे सार्घा एकादशोदिता मध्ये ॥ १७ ॥ सार्घा अष्टौ शक्तावेकैकलवोनिता मात्राः । संहत्यैकत्रिंशन्मात्रा मन्त्रे लवत्रयन्यूनाः॥ १८ ॥

शक्ती तृतीयकूटे ॥ १७, १८ ॥

¹ इलार्<del>थस्य</del>.

² प्रतीते:

In the Vāk-kūṭa there are eleven Mātrā-s, in the middle one there are eleven and a half, and in the S'akti-kūṭa eight and a half, less one Lava in each case. (Thus) there are, on the whole, thirty-one Mātrā-s less three Lava-s in the Mantra. (-17, 18)

उत्पत्तिस्थानयनावाह--

#### कण्ठे च कण्ठतालुनि दन्तेषु मूर्धि नासायाम् । स्पृष्टविवाराचान्तरबाह्यैर्यंत्रैस्तदक्षरोत्पत्तिः ॥ १९॥

ककारत्रयमकारदशकं हकारपञ्चकं च कप्ठे । द्वितीयमक्षरं कण्ठ-तालुनि । प्राण्यङ्गत्वादेकवद्भावः । ईकारचतुष्टयं तालुनि । लकारत्रयं सकारद्वयं च दन्तेषु । रेफत्रयं तु मूर्धि । बिन्द्वादिनवकत्रयं नासायाम् । स्पृष्टेति । ककाराः स्पृष्टयलाः । अकाराः संवृताः । ईकारा एकारश्च विवृताः । रेफा लकाराश्चेषत्स्पृष्टाः । हकाराः सकारौ चेषद्विवृताः । बिन्द्वादयः संवृततमाः । इत्याभ्यन्तरो यतः । ककारा विवारश्चासाघोष-वन्तोऽरुपप्राणवन्तश्च । सकारौ महाप्राणवन्तौ विवारादिमन्तौ च । स्वराः सर्वेऽप्युदात्ताः । रेफा लकाराश्च संवारनादघोषारुपप्राणवन्तः । हकारास्तु संवारादित्रयवन्तो महाप्राणवन्तश्च । बिन्द्वादयस्त्वात्यन्तिकसंवारादिचतुष्क-वन्तः । इति बाह्यः प्रयतः ॥ १९ ॥

These letters (of the Mantra) have their origin in the throat, the throat and palate, the palate, the teeth, the roof of the mouth, and the nose, (and are pronounced) with the aid of internal efforts, Spṛṣṭa, etc., and external efforts, Vivāra, etc., as the case may be. (19)

अथ वर्णानां स्थितिस्थानं रूपमाकारं चाह-

प्रलयामिनिमं प्रथमं मूलाधारादनाहतं रपृशति । तस्मादाज्ञाचकं द्वितीयक्टं तु कोटिसूर्याभम् ॥ २०॥ तस्माछलाटमध्यं तार्तीयं कोटिचन्द्राभम् । मालामणिवद्दर्णाः क्रमेण भाव्या उपर्युपरि ॥ २१॥

मूलाधारादित्यादि पञ्चमीत्रयं ल्यञ्लोपे। मूलाधारमारभ्येत्यर्थः। तस्मादनाहतमारभ्य। तस्मादाज्ञाचकमारभ्य। इदं च स्थानत्रयं बिन्द्वादि-रहितकूटत्रयस्यैव। सुषुम्णाऽऽख्यनाडीमूलाययोर्द्वे सहस्रदलकमले, मध्ये चाष्टदलषङ्दलादीनि त्रिंशत्पद्मानि सिवस्तरं स्वच्छन्दसंग्रहादौ प्रपिञ्च-तानि। तत्र गुदोपिर द्वचङ्गुलोध्वें लिक्ने नाभौ हृदि कण्ठे भ्रूमध्ये च मूलाधारस्वाधिष्ठानमणिपूरानाहतविशुद्धचाज्ञानामकानि चतुःषड्दशद्वादश-षोडशद्विलानि द्विद्विग्रन्थिमध्यसंद्धानि चक्रपदवाच्यान्यपि षट् पद्मानि सन्तीत्यन्यत्र विस्तरः॥ २०, २१॥

The first (Kūṭa), which has the blaze of the diluvian Fire, touches An-āhata, beginning from Mūlādhāra. The second (Kūṭa), which has the brilliance of ten million suns, touches Ājñā-cakra therefrom (from An-āhata). The third (Kūṭa), which has the effulgence of ten million moons, touches Lalāṭa-madhya (the middle of the forehead) thence (from Ājñā-cakra). The letters (constituting the three Kūṭa-s) have to be regarded as so many beads in a Rosary, one above the other.

(20, 21)

#### आधारोत्थितनादो गुण इव परिभाति वर्णमध्यगतः।

अत्रेयं शब्दसृष्टिप्रक्रिया-वटबीजान्तर्गतवटवृक्षीयसूक्ष्मरूपतुल्य-शब्दसृष्टिस्क्ष्मरूपशालिनी पूर्वोक्तरूपा त्रिपुरसुन्दर्येव तादृशस्क्ष्मरूपवन्त्व-प्रवृत्तिनिमित्तकपरापदवाच्या । सैव च माति तरति कायतीति च व्युत्पत्त्या मातृकेत्युच्यते । तस्यां च निर्विकारायामप्यनादिसिद्धपाण्यदृष्टवशात्स्वान्तः-संहतविश्वसिस्क्षोत्पद्यते । ततः स्रष्टव्यपदार्थानालोचयति, 'तदैक्षत बहु स्यां प्रजायेय' (छा० उ० ६-२-३) इति श्रुतेः। तादृशमीक्षणमेव प्रवृत्तिनिमित्तीकृत्य तस्यां पर्यन्तीति पदं प्रवर्तते । सैव च पर्यन्त्याख्या मातृका करणसरणित उत्तीर्णत्वादुत्तीर्णेत्युच्यते । तद्वयवाश्च वामाऽऽदयोऽष्टौ शक्तयोऽन्यत्र प्रपञ्चिताः । अतः सैव व्यष्टिसमष्टिवेषेण नवविधा । ततो नव नादा अविकृतंशून्यादयो जाताः । तत्समष्टिश्च नादध्वन्यादिपदवाच्या नातिसूक्ष्मा परावन्नातिस्थूला वैखरीवदतो मध्यमाऽऽख्या मातृका मध्यमा-वयवरूपमविकृतशून्यस्पर्शनादध्वनिबिन्दुशक्तिबीजाक्षरारूयं नादनवकं मूला-धारादिषट्के नादे नादान्ते ब्रह्मरन्ध्रे च स्थितम् । नवभिनादिरकचटतपय-शळाख्यवर्गनवकवती वैखर्याख्या मातृका जाता, वै निश्चयेन स्पष्टतरत्वारखं कर्णविवरवर्तिनभोरूपश्रोत्रेन्द्रियं राति गच्छति, तज्जन्यज्ञानविषयो भवतीति व्युत्पत्तेरित्याद्यन्यतो विस्तरः। एवं च ककारादौ कत्वादिवर्णधर्माणां षड्जत्वादिध्वनिधर्माणां चानुभूयमानत्वात्परिणामे परिणामिनोऽनुस्यूतताया मृद्धटे दर्शनाच वर्णेषु नादोऽनुस्यूतः। तन्तुविशेषजन्यः पटविशेषो वर्ण-कपदवाच्यः । तत्र कप्रत्ययपरित्यागेन प्रयोगस्त्वक्षरवाचकवर्णपदेन श्लेषार्थः । गुण इव वर्णकारूयपटविशेषोपादानभूततन्तुविशेषवन्मालामण्याघारस्त्रवचे-त्यर्थः । वर्णमध्यगत इत्यस्य द्वयोर्वर्णयोर्मध्यभागे वर्णशरीरान्तर्भागे च स्थित इत्यर्थः । अयं भावः—द्वयोर्वर्णयोर्मध्यभागे मणिद्वयमध्यभागस्थशुद्धसूत्र- वच्छुद्धनादस्य भानम्, वर्णशरीरान्तर्भागे तु पटामेदेन संवलिततन्तुवद्धटा-न्तर्मृद्धच तत्तद्वर्णाभेदेनैव नादस्य भानम्, न पुनस्तत्र मण्यन्तर्गतस्त्रदृष्टान्तः, तस्य मणितोऽत्यन्तभिन्नत्वादिति ॥ २१- ॥

Nada emanating from Muladhara functions as the string passing through the several letters, forming with them a composite whole, even as the threads in a piece of cloth.

(21-)

अथावशिष्टस्य बिन्द्वादिनवकस्य स्थितिस्थानरूपाकारानाह— मध्येफालं बिन्दुर्दीप इवाभाति वर्तुलाकारः ॥ २२ ॥ तदुपरि गतोऽर्धचन्द्रोऽन्वर्थः कान्त्या तथाऽऽकृत्या । अथ रोधिनी तदूर्ध्व त्रिकोणरूपा च चिन्द्रकाकान्तिः ॥ नाद्रस्तु पद्मरागवद्ण्डद्वयमध्यवर्तिनीव सिरा । नादान्तस्तडिदाभः सव्यस्थितबिन्दुयुक्तलाङ्गलवत्॥ २४ ॥ तिर्यग्बिन्दुद्वितये वामोद्रच्छित्सराऽऽकृतिः शक्तिः । बिन्दुद्रच्छल्यश्राकारधरा व्यापिका प्रोक्ता ॥ २५ ॥ ऊर्ध्वाघोबिन्दुद्वयसंयुत्तरेखाऽऽकृतिः समना । सैवोर्ध्वबिन्दुहीनोन्मना तदूर्ध्व महाबिन्दुः ॥ २६ ॥ शक्त्यादीनां तु वपुद्वादशरविकान्तिपुञ्जाभम् ।

मध्येफालं फालस्य मध्ये । 'पारे मध्ये षष्ठचा वा ' (२-१-१८) इति समासः । कान्त्या, आकृत्या चान्वर्थः ; अर्धचन्द्रवत्कान्तिराकारश्चेत्यर्थः ।

अण्डस्थानीयौ द्वौ विन्दू सिरास्थानीया मध्यरेखा चेति त्रयं संहत्य नादस्थाकारः, 'बिन्दुद्वयान्तरे दण्डः शेवरूपो मणिप्रमः' इति चक-संकेतोक्तेः । शेवो मुष्कद्वयमध्यवर्तिनी नाडी, मणिः पद्मराग इति तु सांप्रदायिकी न्याख्या । दण्डस्य शेवरूपत्वविशेषणं घनतादाढर्चयोर्निरासाय, केशतुरुयपिष्टविकारेषु पायसोपयुक्तेषु शेवपद्वयोगादित्यपि व्याख्या नातीव विरुद्धा । ऊर्ध्वायं दक्षिणारं लाङ्गलम्, वामभागे बिन्दुरेक इति नादान्ता कारः । विसर्जनीयवदूर्ध्वाधो बिन्दुद्वयमिति अमनिरासायाह — तिर्यगिति । वामाद्वामभागस्थबिन्दुमारभ्योर्ध्वं गच्छन्ती निःसरन्ती या सिरा रेखा तदा-कारेत्यर्थः । ' शक्तिर्वामस्थविन्दूद्यत्सिराऽऽकारा ' इति चक्रसंकेते । आर्षत्वान त्समस्तस्यापि बिन्दुपदस्य पूर्वपदेन सह बहुत्रीह्यवयवस्वेन, उत्तरपदेन सह पञ्चमीतत्पुरुषावयबत्वेनापि काकाक्षित्यायेनान्वय इति सांपदायिकैव्याख्या-नात् । उद्यत्पदस्य सामान्यवाचकस्यापि बिन्दूचदिति विशेषे लक्षणायां वाम-स्थाद्धिन्दोरुचत्याः सिराया आकारो यस्या इत्येव विगृह्य बिन्दोर्वामस्थत्व-विशेषणबलादेव दक्षिणदिग्भागे निःसिराक एको बिन्दुरस्तीति गम्यत इति व्याख्यायां वा न कोऽपि क्लेशः। बिन्दुसंस्प्रष्टाप्रकत्रिकोणाकारा व्यापिका । 'बिन्दुद्वयान्तरालस्थऋजुरेखामयी पुनः । समना' इति वचने शक्तिवह्निन्दुद्वयं तिर्येशूपं मा भूदित्यतः संपदायमनुसरन्नाह — ऊर्ध्वाध इति । संयुताऽत्रमूलभागयोः संश्विष्टा, न त्वस्पृशन्ती स्थिता । इयं च ब्रह्मरन्घ्रसंस्थाना । इयमेव च मनोन्मनीत्यपि व्यवह्रियते । मनसो यथा ऽवस्थितरूपस्यैवाभ्यासविशेषेणैतावत्पर्यन्तवृत्त्युद्गमः सुसाध इत्यतः समने-त्युच्यते । एतदुपरि तु रूपान्तरं प्राप्तस्यैव मनसो धृतिविषयतेत्यत उत्क्रान्त-मनस्कत्वादुन्मना । प्रकृतानुपयुक्तमप्युन्मनोपरिस्थानं चक्रराजस्य त्रिविध-भावनाऽन्तर्गतनिष्कलभावनायामुपयुक्तत्वेन प्रसङ्गादाह-—तदृर्ध्वे महाबिन्दु-रिति ॥ शक्त्यादीनामिति । समनाऽन्तानां तिस्रणामिति संप्रदायः ।

' शक्त्यादीनां तिसृणां द्वादशरवितुल्यकान्तयस्तनवः' इति पाठो युक्तः । बिन्द्वादिस्वरूपाङ्गविस्तरः स्वच्छन्दसंग्रहे द्वष्टव्यः ॥ -२२—२६-॥

The Bindu, circular in form, shines forth like a lamp (with its seat) in the middle of the forehead. (-22)

Ardha-candra having its seat just above that, bears a significant name, both in point of brilliance and form (i.e., shines like and assumes the form of the crescent moon). Rodhinī, which is immediately the next, is triangular in shape and has the brightness of moonshine.

(23)

Nāda, which resembles the ruby has the appearance of a nerve placed between two eggs (i.e., a vertical line between two zeros). Nādānta has the sheen of lightning and resembles a plough with a Bindu attached to the left. (24)

S'akti resembles a nerve rising out of the left of two juxtaposed Bindu-s. Vyāpikā is said to have the form of a Bindu and a triangle with its apex resting thereon. (25)

Sa-manā has the form of two-Bindu-s placed one above the other, with a line connecting them. The same, shorn of the upper Bindu, is Un-manā. Above this lies Mahā-bindu. (26)

The body of S'akti and the (two) others following, has the cumulated brilliance of twelve suns. (26-)

अथ वर्णानामुचारणप्रकारमाह—

इत्येवं वर्णानां स्थानं ज्ञात्वोचरेचलात् ॥ २७॥

नादः प्राथमिकस्तु हितीयकूटेन साकमुचार्यः । हैतीयीकं नादं तार्तीयेनोचरेन्न पृथक् ॥ २८ ॥ बिन्हादिनवकयोस्तु प्राक्तनकूटस्थयोरनयोः । संमेलनेन शबलं तार्तीयीकं विभावयेत्कूटम् ॥ २९ ॥ बिन्हादिकसमनान्तं क्रमेण तार्तीयमुचरेन्नादम् । उन्मन्यन्तर्लीनं विभावयेदेतदुचरणम् ॥ ३० ॥

स्थानं कण्ठाद्युत्पत्तिस्थानं मूलाधारादि स्थितिस्थानं च । यन्ना-दान्तरबाह्ययनपूर्वकम् । इदं च मानसजपातिरिक्तविषयम् । तत्र तत्तत्त्थान-यन्नविभावनमात्रस्योपयोग इति द्रष्टव्यम् । नादो बिन्द्वादिनवकम् । पूर्व-पूर्वकूटस्थनादस्योत्तरोत्तरकूटोच्चारणेनैबोच्चरितपायत्वान्न तत्र पार्थक्येन यन्नः कालविलम्बो वा कार्य इत्यर्थः । तृतीयकूटे तृत्तरकूटाभावात्तदुभयमपेक्षित-मित्याह—बिन्द्वादिकेति ॥ -२७—३०॥

Having in this manner ascertained the places of (origin of and seats assumed by) the letters, one should pronounce them with the aid of the efforts (external and internal mentioned above). (-27)

The Nada of the first Group should be pronounced immediately with the second Group. So also, one should deal with the Nada of the second Group along with the third Group and not separately. (28)

One should construe the third Group as being variegated by a conglomeration of the nine (letters) beginning with Bindu of the first two Groups. (29)

One should pronounce the Nada of the third Group beginning from Bindu and ending with Sa-mana

in the order of sequence and construe the same as having merged in Un-mani. This is (the procedure to be adopted for) pronunciation. (30)

पूर्व विद्यास्वरूपस्य काल उक्तः, इदानीमुचारणकालं निष्कृष्याह—

आचे दश मध्ये ताः सार्धास्तार्तीयकूटेऽष्टौ । एकलवोना ऊनत्रिशन्मात्रा मनोर्जपे कालः ॥ ३१ ॥

आद्ये कूटे दश मात्राः। मध्ये कामराजकूटे ता दश सार्धा मात्राः। तार्तीयकूटेऽष्टाविति। अस्य पूर्वपरवर्ति पदद्वयं काकाक्षिन्यायेन द्विद्विरन्वियतव्यम्। तेनैकलवोनाः सार्धा अष्टौ मात्रास्तृतीयकूटे यथा-पूर्वमवस्थिता इत्यर्थः। संहत्य त्वाह—एकलवोना इति। ऊनित्रंशदेकोन-त्रिंशत्। जपे वाचिके। न तु मानसे पूर्वोक्तकालादयः। प्रथमद्वि-तीयकूटस्थास्तु यत्र न्यासादौ संध्याऽङ्गभूतैकैककूटमात्रजपे च प्रातिस्विक-मुचारणेन कूटानां विनियोगविधिस्तत्रैव सार्थका इति विज्ञेयम्॥ ३१॥

There are ten (Matra-s) in the first Group, the same number in the middle with the addition of a half, and eight with the addition of a half less one Lava in the third Group, making in all twenty-nine (Matra-s) minus one Lava, which is the period for the Japa (Pronunciation) of the Mantra. (31)

अथ कूटानां व्यष्टिसम्ि भेदेन चतुर्धा भिन्नानां स्वरूपविशेषानाह—

्रव्यष्टिसम्प्रिविभेदादस्यां चत्वारि बीजानि । सृष्टिस्थितिसंहारानाख्यारूपाणि भावनीयानि ॥ ३२ ॥

#### पुटधामतत्त्वपीठान्वयलिङ्गकमातृतत्समष्टीनाम् । रूपान्तराणि बीजान्यमूनि चत्वारि चिन्तनीयानि ॥ ३३॥

अनाख्या तिरोधानानुग्रहयोः समिष्टः, कृत्यपञ्चकेष्वप्यौदासीन्या-वलम्बनरूपावस्थानविशेषो वा। पुटादिषट्कं धामसप्तकं च त्रितिरूपं पृथवपृथक्, तत्समिष्टरेकैकेत्येवं चत्वारि चत्वारि। यथा—पुटानि ज्ञानृज्ञान-ज्ञेयानि तत्सामरस्यं च। धामानि चक्रनाथदशाशिक्तत्रयात्मरूपाणि सप्त। तत्र चक्राण्यभिचकसूर्यचक्रसोमचक्राणि ब्रह्मचके च। नाथा मित्रेश-नाथपष्ठीशनाथोङ्डीशनाथाश्चर्यानन्दनाथश्च। दशा जाग्रत्स्वप्रसुषुप्तयस्तुरीया व। शक्तयः—वामाज्येष्ठारौद्रचः शान्ता च; इच्छाज्ञानिकया अम्बिका च; कामेश्वरीवज्जेश्वरीभगमालिन्यो महात्रिपुरसुन्दरी च। आत्मान आत्मान्त-रात्मपरमात्मानो ज्ञानात्मा च। तत्त्वान्यात्मतत्त्वविद्यातत्त्वशिवतत्त्वानि सर्व-तत्त्वं च। पीठानि कामरूपपूर्णगिरिजालंघराण्योड्याणपीठं च। अन्वयाः प्राग्दक्षिणपश्चिमान्वया उत्तरान्वयश्च। एत एव समयपदेनान्नायपदेन च कथ्यन्ते। लिङ्गानि स्वयंभूबाणेतराणि परं च। मानृकाः पश्यन्ती-मध्यमावैखर्यः परा च। धामपदार्थत्वेनोक्तं शक्तित्रयं मानृपदस्य वा प्रथः ॥ ३२, ३३॥

In this (Vidyā) by treating (the three Groups) severally and conjointly may be construed the four Bija-s which take the forms of Creation, Preservation, Destruction and An-ākhyā (the nameless one). (32)

These four Bija-s may similarly be construed as assuming four different forms by being treated severally

¹ •स्तुर्था,

and conjointly in each of the following cases: Puṭa, Dhāman, Tattva, Piṭha, Anvaya, Linga and Mātṛkā. (33)

अथ प्रत्यक्षरं स्वरूपमाह—

एकैकस्मिन्कर्मणि सृष्ट्यादिविभेदतिस्रिविधे । ब्रह्माद्या अधिपतयो भारत्यादिस्वराक्तिभिः सहिताः॥ ३४॥ ब्रह्मादयस्त्रयोऽमी भारत्याद्याश्च राक्तयरितस्रः । . प्रत्यक्षरस्वरूपाः शाक्तार्थे वक्ष्यमाणया रीत्या ॥ ३५॥

सृष्टिकम त्रिविधं सृष्टिसृष्टिः सृष्टिस्थितिः सृष्टिसंहृतिश्चेति । एवं संहृति-स्थितिकम स्थितिसृष्टिः स्थितिस्थितिः संहृतिसंहृतिश्चेति । एवं संहृति-कर्मापि संहृतिसृष्टिः संहृतिस्थितिः संहृतिसंहृतिश्चेति । अत्र प्रतित्रिकं क्षादयस्त्रयो ब्रह्मविष्णुरुद्रा मारतीपृथिवीरुद्राणीसृहृता अधिपतयः । एवं च प्रथमकूटे—ककारो ब्रह्मण एव रूपान्तरम् , त्रिकोणा तु भारतीस्वरूपा, तुर्यः स्वरो विष्णुस्वरूपः, लकारः पृथिवीस्वरूपः, हकारो रुद्धस्वरूपः, रेफो रुद्धाणीस्वरूपः, तुर्यः स्वरस्तु शान्ताऽिम्बकात्मकिमिथुनस्वरूपः । द्वितीयकूटे मध्यमहकारं परित्यज्यावशिष्टाक्षरेष्वेषेव रीतिः । तृतीयकूटे तु द्वितीयकूटस्थपरित्यक्तहकारस्य ब्रह्मस्वरूपत्वाद्धारतीमारभ्येव सकारेणारम्भः । शक्तिकूटत्वेन शक्तेः प्राधान्येन प्रथमं निर्देशः । तदेतदाह—शाक्तार्थे वक्ष्यमाणयेति ॥ ३४, ३५ ॥

The Trinity consisting of Brahman, etc., with their S'akti-s, Bharatī, etc., form the presiding Deities

over the threefold aspects of every action comprised in Creation, etc. (34)

These three Deities, Brahman, etc., and their S'akti-s, Bhāratī, etc., signify the several letters of the Mantra, in the manner to be hereinafter described in the S'āktārtha. (35)

अथावशिष्टानां बिन्द्वादीनां स्वरूपमाह—

#### हक्केखाकामकलासपरार्घकलाऽऽख्यकुण्डलिन्युत्थाः । नादाश्चक्रत्रितयत्रितयात्मानो 'विभावनीयाः स्युः ॥ ३६॥

अत्र प्रथमकूटे या हृहेखा, तदन्तर्गता या कामकला, तस्यां गुरुमुखैकवेद्या या सपरार्धकला, सा विह्नुकुण्डिलनीत्युच्यते । सैव द्वितीयकूटे सूर्यकुण्डिलनीति, तृतीयकूटे सोमकुण्डिलनीति च कथ्यते । बिन्द्वादिसमष्टि-रूपो नादस्तु तत एवोत्पन्नो दीपशिखाऽप्रवर्तिकज्जललेखावत् । एवं चानाहतमारभ्योत्थितो नादस्त्रेलोक्चमोहनसर्वाशापरिपूरकसर्वसंक्षोभणचक-त्रयस्य त्रिविधस्रष्टिरूपस्यापरं रूपम्; अप्रध्यमारभ्योत्थितो नादः सर्वसौ-भाग्यदायकसर्वार्थसाधकसर्वरक्षाकरचक्रत्रयस्य त्रिविधस्थितिरूपस्यापरं रूपम्; बिन्दुस्थानमारभ्योत्थितो नादः सर्वरोगहरसर्वसिद्धिप्रदसर्वानन्दमयचक्रत्रयस्य वैसहितत्रयरूपस्यापरं रूपमिति विभावनीयाः ॥ ३६ ॥

The Nada-s which emanate from the (three) Kuṇḍalinī-s which are otherwise known as Sa-parardha-kala-s of the Kama-kala-s (i) contained in the Hṛl-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> विभाव्याः

² संहतिरूप.

lekhā-s (*Hrīm*) (of the three Groups) should be construed as the three triads of Cakra-s. (36)

अथावस्थापञ्चकं शून्यषट्कं विषुवत्सप्तकं च जपकाले विभाव्यमाह— इन्द्रियदशकेत्यादिना, एवमवस्थेत्यन्तेन श्लोकषोडशकेन ।

#### इन्द्रियदशकन्यवहतिरूपा या जागरावस्था । तत्र प्रकाशरूपो हेतुर्भाव्यस्तृतीयगे रेफे ॥ ३७॥

कर्मेन्द्रियाणि पञ्च वाक्पाणिपादपायूपस्थानि ; ज्ञानेन्द्रियाण्यपि पञ्च घ्राणरसन्चक्षुस्त्वक्श्रोत्राणि ; एतेषां दशानां स्वस्वविषयोत्पादकत्वं व्यवहारः ; स एव जागरावस्था । तत्र हेतुरूपं ज्ञानमरूपत्वाद्भावनादशायां प्रकाश-रूपत्वेन तृतीयकूटस्थरेफस्थाने विभावनीयम् ॥ ३७ ॥

In the Repha (r) of the third Group should be construed the Brightness which is the cause of the Jagara (wakeful) state wherein alone the ten Indriya-s (physical and psychic) function. (37)

#### अन्तःकरणचतुष्कव्यवहारः स्वाप्तिकावस्था । सा तार्तीयेकाराद्वोध्याऽपि गलस्थले चिन्त्या ॥ ३८ ॥

मनो बुद्धिरहंकारश्चित्तं चेत्यन्तःकरणानि चत्वारि । तैरेव व्यवहारः स्वमः । तज्जनकः प्रकाशस्तृतीयहृष्ठेखास्थकामकलया बोध्यः । अथापि गलस्थले द्वैतीयीकलकारे चिन्त्यः । गलस्थश्चासौ लश्चेति विम्रहः ॥ ३८॥

<sup>े •</sup>कलाया.

In the *ikāra* of the third Group should be construed the Brightness which is the cause of the Svapna (dreaming) state, wherein the four Antaḥ-karaṇa-s prevail; the Lakāra (*La*) of the second Group should likewise be so construed. (38)

#### आन्तरवृत्तेर्लयतो लीनप्रायस्य जीवस्य । वेदनमेव सुषुप्तिश्चिन्त्या तार्तीयबिन्दौ सा ॥ ३९॥

विवरणमत आत्मसुखाज्ञानविषयिकास्तिस्रोऽविद्यावृत्तयः स्वीकृता इत्यत आह—आन्तरवृत्तेरिति । अन्तःकरणपरिणामरूपवृत्तेत्यर्थः । वार्ति-कमते वृत्तिसामान्याभाव एव सुषुप्तिः । तार्तीयबिन्दौ ललाटस्थाने ॥३९॥

In the Bindu of the third Group should be construed the sub-conscious state which is the cause of Su-supti (deep slumber), wherein all the Antaḥkaraṇa-s are in a dormant condition and the Jīva almost so. (39)

#### तुर्याऽवस्था चिद्भिव्यञ्जकनादस्य वेदनं प्रोक्तम् । तद्भावनाऽर्धचन्द्रादिकं त्रयं व्याप्य कर्तव्या ॥ ४० ॥

अर्घचन्द्ररोधिनीनादेषु व्याप्तस्तुर्यावस्थाप्रकाशो भाव्यः ॥ ४० ॥

The state wherein the Nāda brings about absolute Caitanya is known as the Turyā Avasthā, i.e., the fourth state. This should be construed as prevailing in the three letters beginning with Ardha-candra. (40)

## आनन्दैकघनत्वं यद्वाचामपि न गोचरो नॄणाम् । तुर्यातीताऽवस्था सा नादान्तादिपञ्चके भाव्या ॥ ४३ ॥

Bliss alone (in its entirety) which is beyond the range of description by men is the Turyātīta (beyond the fourth) state, which is to be construed in the five letters beginning with Nādānta. (41)

अवस्थापञ्चकं निरूप्य शून्यषट्कं निरूपयति-

तार्तीयीके रेफस्थाने बिन्दौ च रोधिन्याम् । नादान्तव्यापिकयोश्चनद्रकतुल्यानि पञ्च शून्यानि ॥ ४२ ॥ उन्मन्यां नीरूपं षष्ठं चिन्त्यं महाशून्यम् ।

चन्द्रको मयूरिपच्छाप्रगतं चन्द्राकारं शून्यम् । तदुक्तं स्वच्छन्दसंग्रहे—'शिखिपक्षचित्ररूपैर्मण्डलैः शून्यपञ्चकम् । ध्यायतोऽनुत्तरे शून्यं
परं व्योमतनुर्भवेत् ॥' इति । यद्यपि 'अझ्यादिद्वादशान्तेषु त्रींस्शींस्त्यक्त्वा
वरानने । शून्यंत्रयं विजानीयादेकैकान्तिरतं प्रिये । शून्यत्रयात्परे स्थाने
महाशून्यं विभावयेत् ॥' इति पूजासंकेते रेफादिमहाबिन्द्रन्तेषु द्वादशसु
स्थानेषु मध्ये त्रयं त्रयं त्यक्त्वा, एकैकमन्तिरतं मध्यस्थितं शून्यत्रयं विजानीयादित्यर्थादर्धचन्द्रशक्तिमहाबिन्दुषु शून्यत्रयं तद्ध्वं चतुर्थमित्पर्थः; अथ वा,
आदावन्ते च त्रयं त्रयं त्यक्त्वा मध्यस्थेऽर्धचन्द्र।दिव्यापिकाऽन्तषट्क
एकैकव्यवधानेन शून्यत्रयं तत्परे चतुर्थमित्यर्धचन्द्रनादशक्तिषु त्रीणि
शून्यानि व्यापिकायां महाशून्यमिति वाऽर्थः स्पष्टं प्रतीयते; तथाऽपि
'शून्यषट्कं सुरेशानि अवस्थापञ्चकं पुनः । विषुवत्ससरूपं च भावयन्मनसा

जपेत् ॥' इत्युपक्रमिवरोधादन्यथाऽर्थः । तथा हि—अग्नचादीति भिन्नं पदं शून्यत्रयेऽन्वेति । अन्तशब्दश्चरमावयववाची । अर्थाच्चरमहस्नेखा-संविन्धषु द्वादशस्ववयवेषु हकाराद्युन्मनाऽन्तेषु, अग्नचादि रेफमारभ्य शून्ययोक्षयं शून्यषट्कं विजानीयात् । तच न रेफादिसांतत्येन, किं त्वेकैकव्यवधानेनेति । अत आह—एकैकान्तरितिमिति । प्रथमशून्यस्य रेफस्थानीयत्वे कथिते व्यवधानमर्थाद्धकारेकारार्धचन्द्रनादशक्तिसमनाभिः षड्भिरिति सिध्यति । तदेवाह—त्रीस्त्रीनिति । द्विगुणितास्त्रीस्त्यक्त्वेत्यर्थः । शून्यत्रयात् शून्ययोस्त्रयस्य, तत्त्वट्कस्येत्यर्थः । 'सुपां सु—' (७ १-३९) इति सुपो इस आदादेशः । निर्धारणे षष्ठी । तेषां मध्ये परे चरम उन्मन्यां महाशून्यमिति । एतद्विभावनस्य परमरहस्यत्वादित्थं क्केशेनोक्तिरित्यन्विय-तव्यम् ॥ ४२, ४२ - ॥

In the Repha, Bindu, Rodhini, Nādānta and Vyāpikā places of the third Group should be construed five S'ūnya-s (Noughts) of the shape of the crescent in the plumes of the peacock. In Un-manī should be construed a sixth S'ūnya (Nought) which is shapeless and is known as Mahā-s'ūnya. (42, 42-)

क्रमात्त्राप्तानि सप्त विषुवन्त्याह—

# प्राणात्ममानसानां संयोगः प्राणविषुवाख्यः ॥ ४३ ॥

ककारात्मकवायुः प्राणः । आत्मा प्राणा मनश्चेत्येतेषामैक्यं प्राण-विषुवसंज्ञमिति केचित् । यथाश्रुतमन्ये ॥ -४३ ॥

The coalescence of Prāṇa, Ātman and Manas is known as Prāṇa-viṣuva. (-43)

मन्त्रविषुवमाह—

प्राथमिककूटनादे त्वनाहताद् ब्रह्मरन्ध्रान्ते । व्यष्टिसमष्टिविभेदाद् बीजचतुष्कस्य च स्वस्य ॥ ४४ ॥ ऐक्येन नादमयताविभावनं मन्त्रविषुवाख्यम् ।

प्राथमिककूटनादे बीजचतुष्कस्यैक्यम्, स्वस्यात्मनस्त्वाधारोत्थितनादेन सहैक्यं न प्राथमिकेनानाहतादारव्धेन सह, 'आधारोत्थितनादे तु
लीनं बुद्धाऽऽत्मरूपकम्। संयोगेन वियोगेन मन्त्राणीनां महेश्वरि॥
अनाहताद्याधारान्तं नादात्मत्वविचिन्तनम्। विषुवम् ' इति कादिमतीयवचनात्। संयोगेन समष्ट्या। वियोगेन व्यष्ट्या। चतुर्विधानामिति
शेषः। आधाराणामन्तो ब्रह्मरन्ध्रम्। आधारान्तान्तमिति तन्त्रेणान्तपदद्वयसत्त्वाद्वह्मरन्ध्रान्तमित्यर्थकत्वेन व्याचक्षते। आऽऽधारान्तादित्यर्थक
आङ्पश्चेषे तु सर्वे सुस्थम्॥ ४४, ४४-॥

By coalescing the Nāda of the first Group with the four Bīja-s obtained by the treatment (of the three Groups) severally and jointly, as also by the coalescence of one's Ātman with the Nāda (emanating from Mūlādhāra) and construing them to be Nāda (pervading the plexuses beginning) from An-āhata to Brahma-randhra, what is known as Mantra-visuva results.

नाडीविषुवमाह—

आधारोत्थितनादस्योचाराद्ब्रह्मरन्ध्रान्तम् ॥ ४५ ॥

### षट्चकाणां ग्रन्थीन्द्रादश भिन्दन्सुषुम्णयेव पथा। नाडीनादाणीनां संयोगो नाडिकाविषुवम् ॥ ४६॥

मूलाधारादिचकषट्कस्याप्यध ऊर्ध्व चैकैको ग्रन्थिरिति द्वादश ग्रन्थयः। तद्भेदनमार्गेणैव सुषुम्णानाडी मूलाधाराद्वसरन्ध्रं व्यामोति। तेनैव मार्गेण नादस्य वर्णपङ्क्तेश्च नाडीसंयुक्तत्वेन भावनयोचारणं नाडीविषुवमित्यर्थः॥ -४५, ४६॥

By extending the Nāda emanating from Mūlādhāra, so as to pierce the twelve Granthi-s (Knots) of the six Cakra-s (plexuses) through the Suṣumṇā Nāḍi, as far as Brahma-randhra, the coalescence of the resultant Nāḍi, Nāda and Arṇa is known as Nāḍikā-viṣuva. (-45, 46)

प्रशान्तविषुवमाह—

रेफे कामकलाऽणें हार्दकलायां च बिन्हादौ । नादान्तावधि नादः सूक्ष्मतरो जायते तत्र ॥ ४७ ॥ शक्तेर्मध्ये तल्लयचिन्तनमुदितं प्रशान्तविषुवाख्यम् ।

तृतीयकूटस्थरेफादिषु सप्तसु स्थानेष्वाधारादारब्धस्य नादस्य तत्र सूक्ष्मतरतादशा, अभिघातादुत्तरोत्तरक्षणेषु कांस्यतालध्वनिवत् । तस्य शक्तौ लयो भाव्य इत्यर्थः ॥ ४७, ४७- ॥

A very subtle Nada emanates from pronouncing the letters Repha (r), Kama-kala (i) and those beginning from Bindu and ending with Nadanta of the Harda-

kalā (*Hrīm*). The construing of the merging of this (very subtle Nāda) with S'akti is known as Pras'āntavisuva.

(47, 47-)

शक्तिविषुवमाह—

### शक्त्यन्तर्गतनादं समनायां भावये छीनम् ॥ ४८ ॥

शक्तिस्थानादूर्ध्व पुनरुज्जीवितस्य नादस्य स्क्ष्मतमस्य व्यापिका-मुछङ्घ्य समनायां लयः शक्तिविषुविमत्यर्थः ॥ ४८ ॥

समनोध्वं पुनरुज्जीवितस्यात्यन्तं सूक्ष्मतमस्य नादस्योनमन्यां लय-कालविषुवमित्याह—

#### समनागतमुन्मन्यामेते हे शक्तिकालविषुवाख्ये।

This Nāda merged with S'akti should again be construed as merged in Sa-manā, which Nāda merged with Sa-manā should likewise be construed as merged in Un-manī. The latter two are respectively styled S'akti-viṣuva and Kāla-viṣuva. (-48, 48-)

तत्त्वविषुवमाह—

श्रीविद्याकूटावयवेषु ककारादिषून्मनान्तेषु ॥ ४९॥ अकुलादिकोन्मनाऽन्तप्रदेशसंख्येषु सकलेषु । अच्युष्टनिमेषोत्तरसप्तदशाधिकशतत्रयत्रुटिभिः ॥ ५०॥ उच्चरिते नादे सति तस्यान्ते तत्त्ववेदनं भवति । तदिदं चैतन्याभिव्यक्तिनिदानं तु तत्त्वविषुवाख्यम् ॥५१॥ उक्तेषु द्वात्रिंशत्पद्मेष्वधस्तनद्वयं चरमं चाकुरुपद्मानि । शेषाणि कुलपद्मानि । तेषु यद्यपि मूलाधाराख्यात्कुरुपद्मादेव विद्याऽक्षराणामारम्भः, तथाऽपि चकराजस्य सकलाख्यभावनाया अधस्तनसहस्रदलकमलमारभ्यैव 'अकुले विषुसंज्ञे च ' इत्यादिना चतुःशत्यामुक्तत्वात्कुलाकुलविद्ययोरभेदेन श्रीविद्याया अपि तत आरम्भोक्तिस्तन्त्रेषु । अध्युष्टं सार्धत्रयम् । निमेषो लोचनस्पन्दकालः । तस्य त्रिसहस्रतमोऽंशस्त्रुटिः, 'स्वस्थे नरे समासीने यावत्स्पन्दित लोचनम् । तस्य त्रिसहस्रतमोऽंशस्त्रुटिः, 'स्वस्थे नरे समासीने यावत्स्पन्दित लोचनम् । तस्य त्रिंशत्तमो भागस्तत्परः परिकीर्तितः । तत्परस्य शतांशस्तु त्रुटिरित्यभिधीयते ॥' इति वचनात् । एवं च (१०८१७) अयुतोत्तराष्टशतोत्तरसप्तदशत्रुटिपर्यन्तं विद्याऽवयवस्थानसंलग्नतापूर्वकं नादो-चारणे कृते सति, तत्त्वस्य स्वसंविद्यभेदस्य बोधो भवति । तदिदमुच्चारणं तत्त्वविषुवम् ॥ -४९ — ५१ ॥

When Nāda is pronounced, permeating all the parts of the S'rī-vidyā-kūṭa-s beginning from Kakāra and ending with Un-manā and having from A-kula-to Un-manā for their seats, taking up in all three hundred and seventeen Truṭi-s over and above three and a half Nimeṣa-s, Tattva-jñāna is attained at the close. This is the prime factor in the realization of Caitanya and is known as Tattva-viṣuva. (-49—51)

उपसंहारपूर्वकं जपं लक्षयति—

एवमवस्थाशून्यविषुवन्ति चक्राणि पञ्च षट् सप्त । नव च मनोरथींश्च समरतोऽणींचारणं तु जपः ॥ ५२॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> चक्रविद्ययो.

अवस्थाऽऽदिचतुष्टये संख्याचतुष्टयस्य क्रमादन्वयः। नादत्रयस्य चक्रत्रयात्मकत्वभावनं प्रागुक्तम् । चक्रसंकेते त्वन्यदिष त्रयमुक्तम्— चक्रभावनं त्रिविधं सक्छं निष्कछं सक्छनिष्कछं चेति । अकुछसहस्रार मूछाधारादिपञ्चकं सूक्ष्मिजिह्वा अमूमध्यं बिन्दुस्थानं चेति नवसु स्थानेषु त्रैछोक्यमोहनादिचकनवकभावनं सक्छम् , बिन्द्राद्युन्मन्यन्तं तद्भावनं द्वितीयम् , महाबिन्दावेव तद्भावनं तृतीयमिति । मनोर्मन्त्रस्यार्थाननु-संदधानस्य विद्याया अर्णानामक्षराणामष्टपञ्चाञ्चतो मध्य आद्यक्टद्वितय-बिन्द्वादिनवकद्वयप्रहाणेनाविश्वष्टानां चत्वारिंशतोऽक्षराणामुच्चारणं जपो जप-पदवाच्यमित्यर्थः ॥ ५२ ॥

Pronouncing the letters fully cognizing the Avasthā-s (states), S'ūnya-s (Noughts), Viṣuvat-s (Coalescences) and Cakra-s (Plexuses) which are respectively five, six, seven and nine in number and also with the knowledge of the true import of the Mantra-s, constitutes (what is known as) Japa. (52)

#### भास्कररायेण गुरोः करुणावशतः समुन्मिषिते । वरिवस्यातिरहस्ये पूर्वीशः पूर्णतामगमत् ॥ ५३ ॥

Thus comes to a close the first part of Varivasyārahasya brought to light by Bhāskara-rāya with the grace of his Guru. (53)

इति श्रीनृसिंहानन्दनाथचरणाराधकेन भास्कररायापरनाश्चा भासुरानन्दनाथेनोन्नीते वरिवस्यारहस्ये तत्प्रकाशे च प्रथमोंशः ।

<sup>े</sup> पूर्णतामापत्.

# द्वितीयोंशः।

a significant and a significant be found

जपलक्षणशरीरघटकत्वेन 'यद्धीतमविज्ञातं निगदेनैव शब्दाते । अनमाविव शुब्कैधो न तज्ज्वलति कर्हिचित् ॥' इत्यर्थज्ञानरहितशब्दो-चारणस्य निन्दया पापानुमानाचार्थज्ञानमाविश्यकमित्याह—

नार्थज्ञानविहीनं शब्दस्योच्चारणं फलति । भस्मिन विह्नविहीने न प्रक्षिप्तं हिवर्ज्वलिति ॥ ५४ ॥ अर्थमजानानानां नानाविधशब्दमात्रपाठवताम् । उपमेयश्चकीवान्मलयजभारस्य वोद्वैव ॥ ५५ ॥

ेचकीवान् गर्दभः । यद्यपि 'यथा खरश्चन्दनभारवाही' इति श्रुतौ खरस्यैवोपमानता, तथाऽपि सादृश्यनिरूपकगुणाधिवयवत एवोपमानत्वात्त-दाधिवयव्यञ्जनाय प्रतीपालंकार इवोपमानोपमेययोर्व्यत्यासः ॥ ५४, ५५ ॥

Pronunciation without a knowledge of the true import bears little fruit, (even as) the offering thrown over ashes without fire does not burst into flame. (54)

To those who are merely conversant with the recital of the different sounds without a knowledge of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> चकीवान् रासभ;

their meaning may be compared the donkey with a load of sandalwood (grown in the Malaya mountains) on its back. (55)

पुरुषार्थानिच्छिद्धिः पुरुषैरथीः परिज्ञेयाः । अर्थानादरभाजां <sup>1</sup>नैवार्थः प्रत्युतानर्थः ॥ ५६ ॥

एतेनार्थज्ञानस्य नित्यत्वमुक्तं भवति ॥ ५६ ॥

By those men who are in quest of the Puruṣārtha-s (the goals of human desires) should be comprehended the meanings (of the Mantra). To those who ignore the meanings there is no Artha (the attainment of their desire); on the other hand (such ignoring leads to) ruin.

ते चार्थास्तन्त्रोपनिषद्यन्थभेदेन नानाविधाः शिवेनोक्ताः। तांश्च संजिघुक्षुरुद्दिशति—

अथातः पूर्णगायत्याः प्रतिपाद्योऽर्थ आदिमः ।
भावार्थः संप्रदायार्थो निगर्भार्थस्तुरीयकः ॥ ५७ ॥
कौलिकार्थो रहस्यार्थो महातत्त्वार्थ एव च ।
नामार्थः शब्दरूपार्थश्चार्थो नामैकदेशगः ॥ ५८ ॥
शाक्तार्थः सामरस्यार्थः समस्तसगुणार्थकौ ।
महावाक्यार्थ इत्यर्थाः पञ्चदश्याः स्वसंमिताः ॥ ५९ ॥

1 नैवार्थाः प्रत्युतानर्थाः

'अथानन्तरम्, अत उक्तरीत्याऽर्थज्ञानस्याविष्यकत्वात्, अर्थाः कथ्यन्त इति शेषः। पूर्णगायत्व्याश्चतुर्थचरणसहितायाः। स्व आत्मीया वर्णाः, तैः संमिताः, तत्संख्यासमानसंख्याकाः। पश्चदशेति यावत्। अथ वा, संप्रदायार्थप्रकरणे कादिविद्याया सप्तत्रिंशद्वर्णाः स्फुटीकरिष्यन्ते, तत्संमिता अर्था इत्यर्थः॥ ५७—५९॥

For these reasons, henceforward are to be dealt with, firstly the true significance of the Pūrṇa-Gāyat-trī, (then) Bhāvārtha, Saṃpradāyārtha, fourthly Nigar-bhārtha, Kaulikārtha, Rahasyārtha, Mahā-tattvārtha, Nāmārtha, S'abda-rūpārtha, Nāmaika-des'ārtha, S'āk-tārtha, Sāma-rasyārtha, Samastārtha, Sa-guṇārtha and Mahā-vākyārtha, to wit, as many Artha-s as there are letters in the Pañca-das'ī Mantra. (57-59)

त्रिपुरोपनिषदि प्रतिपादितं गायत्त्र्यर्थमाह--

कामयते स ककारः कामो ब्रह्मैव तत्पदस्यार्थः । सवितुर्वरेण्यमिति वै सवितुः श्रेष्ठं द्वितीयवर्णार्थः ॥ ६०॥ सर्वान्तर्यामि दधद्भगों देवस्य धीति तुर्यार्थः । पृथ्वी मही लकारस्तृतीयतुर्यङ्घिबोधिका माया ॥६१॥

'ॐ तत्सदिति निर्देशो ब्रह्मणस्त्रिविधः स्मृतः' इति स्मृतेः, 'तदिति ब्रह्म शाश्वतम्' इति श्रुतेश्च तत्पदार्थो ब्रह्म । तदेव च ककारार्थः, 'कं ब्रह्म' इति श्रुतेः । कामयत इत्यर्थो वा । कमेरीणादिको डः ।

<sup>।</sup> अधेत्यनन्तरम् .

'कामयते कामी जायते स एव निरञ्जनोऽकामत्वेनोज्जृम्भते . . . कामो Sिमघीयते, तत्परिभाषया कामः ककारं व्यामोति ' इति श्रुतेः । कामेश्वर इति तु पर्यवसितम् । सवितुरिति तुप्रत्ययान्तम् 'पुरा वस्सानामपाकर्तोः ' इत्यादिकल्पस्त्रीयप्रयोगवत् । प्राणिप्रसवकारणम् । योनिरिति यावत् । तच नान्यसाधारणमित्यतो वरेण्यमिति श्रेष्ठं भजनीयमित्यर्थः । तेन पदद्वयेनापि जगद्योनित्वं लब्बम् । तेन च कामेश्वरीत्यर्थः । स एव चार्थ एकारस्य, तस्य त्रिकोणत्वात् । तथा च श्रुतिः—'सवितुर्वरेण्यमिति पूञ् प्राणि-प्रसवे, सविता प्राणिनः सूते इत्युपक्रम्य 'त्रिकोणा शक्तिरेकारेण महाभगेन प्रस्ते तस्मादेकार एव गृद्यते ' इत्यादि । 'यदेकादशमाधारं बीजं कोणत्रयात्मकम् । ब्रह्माण्डादि कटाहान्तं जगदद्यापि दश्यते ' <mark>इति वामकेश्वरतन्त्रे स्पष्टं दृश्यते । सर्वेति । सर्वान्तर्यामित्वं देव-</mark> पदस्यार्थः, 'देवो मध्यवर्ती' इति श्रुतेः। सोर्ङस्। धत्त इति धीः। द्धत् । जगदाधार इत्यर्थः, 'धरो धीत्येवं धार्यते ' इति श्रुतेः । भर्ग इति स्पष्टार्थः । सर्वान्तर्यामी सर्वाधारः शिव इति पर्यवसितम् । ईकारस्या-प्येतावानर्थः । 'भर्गो देवस्य ' इत्याद्युपक्रम्य तुरीयमक्षरं सर्वान्तर्भृतम् । तुरीयाक्षरं पदानां मध्यवर्तिःवेन व्याख्यातम् , 'तस्माद्भर्गो देवस्य धीत्येव-मीकारः ' इति श्रुतेः। तुर्यार्थः, मन्त्रे तु तृतीयस्यापि मातृकाकमे तुरीयत्वादीकारस्यार्थ इत्यर्थः । मही पृथ्वी महत्त्वात्काठिन्याच । पश्चमहा-भूतानामुपलक्षणमेतत् । 'मृद्धटः' इतिवदेकविभक्तिमत्त्वरूपसामानाधि-<mark>करण्यस्य त</mark>दात्मना परिणतत्वमर्थः । अयमेव च पृथिवीबीजुस्य लकार-स्यार्थः, महीत्यस्य व्याख्यानमुपकम्य 'ससागरं सपर्वतम्' इत्यादिना भूमण्डलं प्रतिपाद्य 'भूमण्डलमेवोक्तं लकारेण ' इति श्रुतेः । तृतीयेति ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> इति स्मृतेश्व ।

गायस्त्र्यास्तृतीयोऽङ्घ्रिः 'घियो यो नः प्रचोदयात्' इति । अस्मदादी<mark>ना</mark>ं धियो ध्यानादिरहिते वस्तुनि निष्प्रपञ्चे विषये प्रेरयतीत्यर्थः । परतत्त्व-विषयकज्ञानजनक इति यावत् । तुरीयाङ्घिः 'परोरजसे सावदोम्' इति । रजसः परं परोरजसे । सोः शे इत्यादेशः । रजोडतीतम् । निर्मलमिति निर्गुणमिति वाऽर्थः, रजःशब्दस्य धूलीवाचकत्ववद् गुणत्रयोपलक्षकत्व-. संभवात् । त्रिगुणातीतमिति यावत् । न पुनः पर इत्यत्र भिन्नपद्विश्रमः कार्यः, सुब्रह्मण्यानिगदे 'परोरजास्ते पञ्चमः पादः' इति प्रयोगात्। सावदोमित्यस्य सवदोऽवदश्च यः प्रणवः । वक्तुं शक्यो वक्तुमशक्यश्चेत्यर्थः । शब्दैः शक्तिमर्यादया न बोध्यः, शक्यताऽवच्छेदकधर्ममात्रस्य परतत्त्वे विरहात् । लक्षणया तु बोध्यः, सत्यज्ञानादिपदशक्यविशिष्टतादात्म्य-संबन्धशालित्वात् । 'यतो वाचो निवर्तन्ते ' इति श्रुतेः, 'वेदैश्च सर्वेरहमेव वेद्यः,' ' लक्ष्यार्था लक्षणागम्या ' इत्यादिस्मृतेश्च । प्रणवार्थः परतत्त्वम-कारोकारमकारैर्बहाविष्णुरुद्रात्मकम् । एतावानप्यर्थो हृङेखायाः । हृकारस्य हृद्यमर्थः । तत्र ई गतेत्यर्थः । 'इटिकटकटी गतौ' इत्यत्र हृश्चिष्टोऽयं धातुः । अत एव 'हृद्यागारवासिनी हृहेखा' इति श्रतिः । एवं चायमर्थो गायत्त्र्याः प्रथमकूटस्य च संपन्नः सर्वजगत्सिसृक्षारूप-कामनावान्कामेश्वरः, जगत्कारणरूपा कामेश्वरी, शिवः सर्वान्तर्यामी सर्वा-धारः पञ्चमहाभूताद्यात्मना परिणतः परवस्तुमात्रविषयकनिर्विकल्पकज्ञानजनको निरञ्जनो निर्गुणो वेदैर्रुक्षणया गम्यः शक्त्या त्वगम्यो ब्रह्मविष्णुरुद्रात्मा परतत्त्वमिति ॥ ६०, ६१ ॥

Kakāra (Ka) signifies Kāmes'vara, i.e., He who desires; in virtue of which it stands for Brahman; which again conveys the significance of the word 'Tat' (in the Gāyat-trī). The second letter (E) signifies

'Savitur varenyam' which stands for the worthy genital Deity, Kāmes'varī. (The third letter of the Mantra which forms) the fourth letter of the Alphabet (Ī) stands for 'Bhargo devasya dhī' which means Siva who is immanent and all-sustaining. Lakāra (La) signifies Mahī (the earth). Māyā (Hrīm) signifies the third and fourth feet of the Gāyat-trī. (60, 61)

द्वितीयतृतीयकूटयोरर्थमाह—

त्रिपदी त्रिवर्णबोध्या तुर्यस्तदुपरिषडक्षरीगमकः । अथ तार्तीये वर्णद्वितयं त्रिपदीषडक्षरीगमकम् ॥ ६२ ॥ कूटद्वितये शेषं पूर्ववदुन्नेयमिति तु विद्यायाः । गायत्र्यर्थस्त्रिपुरोपनिषदि कथितस्तथैव भागवते ॥ ६३ ॥

त्रिपदी गायत्त्रीस्थं पदत्रयं विद्याद्वितीयकूटस्थवर्णत्रयेण बोध्यम् । ज्यवयवका वर्णास्त्रिवर्णाः । 'त्रिगुणसचिवः,' 'नवरसरुचिराम्,' इत्यादिवत्त्रसमासः । तत्पदार्थो ब्रह्मशिववाचिहकारस्यार्थः, 'तदिति परमात्मा' इत्यारभ्य 'हकाराक्षरं शिवरूपम्' इत्याद्यक्तवाऽन्ते तत्पदव्याद्यत्तिमादाय 'शक्ति दर्शयति' इति श्रुतेः । सकारस्य सविताऽर्थः । ककारस्य वरेण्यमर्थः । तुर्यो हकारस्तदुपरि पदत्रयोपरि विद्यमाना या षडक्षरी 'मर्गो देवस्य धी' इति तद्र्यवोधकः । तृतीयकूटे वर्णद्वितयं सकेति । ताभ्यां धीत्यन्तगायत्त्र्या अर्थः प्रतिपादाः । उभयत्रापि लकारहृष्टेखाभ्यां पञ्चमहाभूताद्यात्मनेत्यादिर्थं इत्याह—कूटद्वितय इति । एवं चतुश्चरणाया गायत्त्र्यास्त्रिरादृत्ताया अर्थस्य प्रतिपादकं कूटत्रितयमिति । मागवत इति । भगवत्या इदं भागवतम् , तत्र भगवतीपुराण इत्यर्थः । तस्य हि पुराण-

स्यादिमः श्लोकस्त्रिचरणः पठ्यते । यथा—''सर्वचैतन्यरूपां तामाद्यां विद्यां च धीमिहि । बुद्धिं या नः प्रचोदयात्'' इति । अत्र ह्याद्यायाः श्रीविद्याया एव ब्रह्मरूपत्वं गायत्व्यादिप्रतिपाद्यत्वं विद्याप्रतिपाद्यत्वादिकं च तदर्थव्याख्यानदर्शिनां स्पष्टम् । वस्तुतस्तु 'हयग्रीवब्रह्मविद्या यत्र वृत्रवधस्तथा । गायत्व्या च समारम्भस्तद्वे भागवतं विदुः ॥' इति रुक्षणानुगत्येदमेव भागवतपदवाच्यम् , न पुनः 'जन्माद्यस्य यतोऽन्वयात्' इत्यादिकम् ॥ ६२, ६३ ॥

By the three letters (Ha Sa Ka of the second Group) are indicated the (first) three words [Tat savitur varenyam] (of the Gayat-trī). The fourth letter (Ha) indicates the next six letters (Bhargo devasya dhī). Then again, the first two letters of the third Group (Sa Ka) indicate the same three words and six letters. (62)

The remaining letters of these two Groups (the second and the third) are to be construed as aforesaid. In this manner has been expounded the meaning of the Gāyat-trī of the Vidyā, in the Tri-puropanisad and the (Devī-) Bhāga-vata. (63)

अथ योगिनीहृदये कथितान्भावार्थादीन्षडर्थानाह—

वामेच्छे ब्रह्मभारत्यो ज्येष्ठाज्ञाने हरिक्षिती । रौद्रीक्रिये शिवापर्णे इत्येतिनमथुनत्रयम् ॥ ६४ ॥ त्रिभिः कूटैः क्रमाद्वाच्यमीकारत्रितयेन तु । एतत्वयसमष्ट्रचातम वाच्यं शान्ताऽम्बिकाऽऽत्मकम् ॥ ६५॥

प्रकाशस्यांशभूता वामाज्येष्ठारौद्रचः शक्तयस्तिस्रो ब्रह्मविष्णुरुद्राः पुंरूपाः । तत्समष्टिः शान्ताऽऽस्मिका शक्तिस्तुरीया । विमर्शस्यांशभूता इच्छाज्ञानाकियाः शक्तयस्तिस्रस्तद्भार्यात्वेन प्रसिद्धा भारतीपृथिवीरुद्राण्यः स्त्रीरूपाः । तत्समष्टिरम्बिकाऽऽत्मिका शक्तिस्तुरीया । अत्र च प्रथमिथुन-त्रयमीकारविनिर्मुक्तकूटत्रयस्य क्रमेणार्थः । ईकाराणां तु तुरीयमिथुनमर्थः । वक्ष्यमाणे शाक्तार्थे त्वेकैकस्मित्रपि कूटे रेफान्तवर्णषट्कस्यापि मिथुनत्रयमर्थ <mark>इति तस्माद्भेदः। तदुक्तं योगिनीहृदयं—'अक्षरार्थो हि भावार्थः केवलः</mark> परमेश्वरि । योगिनीभिस्तथा वीरैवींरेन्द्रैः सर्वदा प्रिये । शिवशक्तिसमा-योगाज्जनितो मन्त्रराजकः ॥ ' इति । व्याख्यातं चेदममृतानन्दयोगिभिः— 'भारत्यादिभिर्योगिनीभिर्बह्मादिभिर्वीरेन्द्रैः कूटत्रयवाच्यभूतैः शिवशक्ति-सम्ष्टिरूपिभ्थुनेनेकारवाच्यभूतेन चोपलक्षितो मन्त्रराजो वीरैर्जनितो भावित इत्यर्थः ' इति । वस्तुतस्तु, सकलादिनामकाश्चिविधा उपासका वक्ष्यमाणा वीरपदेनोच्यन्ते, 'अहमि प्रलयं कुर्वन्निदमः प्रतियोगिनः। पराक्रमपरो सुङ्के स्वात्मानमिशवापहम् ॥ ' इत्यादिना परापञ्चाशिकायामन्यत्र च वीरपदस्य साधकपरत्वेनैव निर्वचनात्। अत एव ब्रह्मादीनामुपासकश्रेष्ठ-त्वाद्वीरेन्द्रपदवाच्यत्वं संगच्छते । एवं च सति तिस्रो भारत्याद्या योगिन्यस्त्रयः सकलाद्याः साधकास्त्रयो ब्रह्माद्या वीरेन्द्राः कूटत्रयेण हृहेखाविनिर्मुक्तेन कमात्प्रतिपाद्याः । हृष्ठेखानां तु शिवशक्तिसामरस्यात्मकं चतुर्थे मिथुनमर्थः, ' ह्याँकार उभयात्मकः ' इति वचनात् । वाच्यभूतैर्योगिन्यादिभिर्जनितो युक्तो मन्त्र इत्यर्थः ॥ ६४, ६५ ॥

Brahman and Bhāratī identical with Vāmā and Icchā, Hari and Kṣiti identical with Jyeṣṭhā and Jñānā, S'iva and Aparṇā identical with Raudrī and Kriyā, these three pairs are respectively indicated by the

three Groups, while the aggregates of the three male elements and of the three female elements therein respectively, known as S'āntā and Ambikā, are indicated by three *īkāra-s*. (64, 65)

एतमेवार्थं मनसि निधायाह---

#### यद्वा गीःसकलब्रह्मप्रभृतीनां त्रयम् । त्रिकूटवाच्यं मायायास्तुरीयं मिथुनं मतम् ॥ ६६ ॥

अथ वा, वीरपदं योगिनीनामेव विशेषणमतिष्ठक्तम् । अत एव व्रह्मा वीरपितवाचकवीरेन्द्रपदेन निर्देशः । योगिनीवीरेन्द्रपदाभ्यां च शाक्तार्थे वक्ष्यमाणानां षण्णामक्षराणां ब्रह्मभारत्यादिवाचकानां परामर्शः । शिवशक्तिसमायोगपदेन कामकलायाः परामर्शः, तस्या-मुभययोगस्यानुपदं वक्ष्यमाणत्वात् । एवं सप्तिभिरक्षरेक्षिरावृत्तेर्मन्तराजो जनितः प्रादुर्भूत इत्यर्थः । एतत्सप्तकपरिणामत्वान्मन्तोऽपि तदात्मकः प्रसारपरमार्थन्यायादिति भावः । न च मन्तस्योत्पत्त्यक्षीकारेऽनादित्वभक्षः, निर्विशेषब्रह्मातिरिक्तस्य निखिलस्यापि स्वष्टिप्रतिपादकशास्त्रप्रमाण्याज्जन्यत्व-स्येष्टत्वेन सविशेषशक्तिवदजन्यत्वरूपानादित्वस्यानभिमतत्वात् । प्रवाहान्वादित्वं तु जन्यत्वाङ्गीकारेऽपि नानुपपन्नम्, कार्यमात्रस्य स्थूलस्क्ष्मरूप-द्वयस्वीकारेणोत्पत्तेः पूर्वमिषि कारणान्तः सूक्ष्मरूपेणावस्थानस्य सत्कार्य-वादिभिरस्माभिरङ्गीकारेणानादित्वप्रतिपादकवचनानां तत्परत्वेनाप्युपपत्तेः । प्रथमपक्षद्वये तु जनितपदादेरथीं न स्वरसः । अत एवोत्तरग्रन्थे भारत्यादि-सप्तकसमष्टिरूपायाः परदेवताया मन्तामेदप्रतिपादनं संगच्छते, वाचकाक्षर-समष्टचात्मकमन्त्वस्य वाच्यार्थसमष्टचात्मकपरदेवताऽभेदस्य वाच्यवाचकयोर-

मेदवादिनामस्माकं न्यायसिद्धत्वेन संदर्भशुद्धेः । यथा—'तन्मर्यी परमा-नन्दनन्दितां स्पन्दरूपिणीम् । निसर्गसुन्दरीं देवीं ज्ञात्वा स्वैरमुपासते । शिवशक्त्यात्मसंघट्टरूपे ब्रह्मणि शाश्वते । तत्प्रथाप्रसराश्चेषशालिन्यैन्द्रोप-लक्षिते । ज्ञातुर्ज्ञानमयाकारकरणान्मन्त्ररूपिणीम् । तेषां समष्टिरूपेण परा शक्तिस्तु मातृका । 'इति । तन्मर्यी मन्त्रराजाभिन्नाम् । 'आनन्दमयः,' 'चिन्मयः' इतिवद्भेदे मयट् । अन्ये तु 'तुरीयकूटस्यार्थमाह— तन्मयीमिति । चतुर्मिथुनवाचकत्रिबीजसमष्टिरूपमन्त्रवाच्यामित्यर्थः ' इति व्याचक्षते । तन्नातीव संदर्भशुद्धं वाच्यार्थे मयडभावश्चेत्युपेक्ष्यम् । स्पन्दः षट्त्रिंशत्तत्त्वात्मना परिणामः, तद्रृपिणीं तद्भिन्नाम् । एतेन देवताऽभिन्न-विश्वस्यापि मन्त्रामेदः स्चितः। अन्याकृतनामरूपप्रपञ्चस्योत्पत्त्युनमुखतैव स्पन्दोन्मेषव्याकरणादिशब्दैव्यविह्यिते 'नास्ति किंचन मिषत् ,' 'नामरूपे व्याकरवाणि,' ' न खळु कुशलः स्पन्दितुमपि ' इत्यादौ । तेनाव्याकृतनाम-रूपजगत एव स्पन्द इति पायेण तन्त्रेषु व्यवहारः । इत्थं मन्त्रदेवता-जगतामभेदमनुसंद्धानो मन्त्रं जपेदिति विधत्ते—स्वैरमुपासत इति । पच्चमोऽयं लकारो लिङ्थें। 'मुखं व्यादाय स्विपिति' इतिवस्समानकालि-कत्वेऽपि 'ज्ञात्वा ' इत्यत्र बत्वाप्रत्ययः । एवं देवतां मन्त्रामेदं युक्तिभिः प्रतिपाच मन्त्रपदस्यावयवशक्तिरपि समस्तीति प्रदर्शयति—शिवेत्यादि-सार्घश्लोकेन । शिवशक्त्यात्मनोः संघट्टः सामरस्यं तद्रुपे । शाश्वतेऽनादि-निधने । तस्य प्रथायाः पृथुत्वेन प्रसरो जगद्रूपः, तदाश्लेषशालिन्यप्यैनद्रेण जगदैश्वर्येण काकेनेवोपलक्षिते, न तु विशिष्टे । विषयत्वं सप्तम्यर्थः । तथा च सत्यत्वज्ञानत्वाद्युपलक्षितशुद्धश्रह्मैकविषयकनिर्विकल्पकज्ञानवतः साधक-पुंगवस्य ज्ञानमयः स्वसंविद्रुपो ब्रह्मभावो य आकारस्तत्करणान्मन्तारमुक्त-ज्ञानरूपमननशालिनं त्रायते भयजनकद्वितीयपदार्थमात्रनिरासादिति मन्त्र-पदावयवार्थः । तद्रुपिणीमिति विध्यन्तर्गतदेवीपदस्य विशेषणम् । मन्त्र इति

पदस्य देव्यामनुगतिमुपपाद्य तत्पदार्थभूतं पञ्चदश्यभिन्नत्वं संमुग्धाकारेण प्रतिज्ञातपूर्वमिप हेतुना द्रहयति—तेषामिति । तुशब्दोऽत्र हेत्वर्थकः । यतो भारत्यादीनां समष्टिक्षपेणोपलक्षिता माता, ततस्तस्यां तद्वाचकाक्षर-समष्ट्यात्मकविद्याऽभेद उपपद्यत इति भावः । अथ वा, मन्त्रपदस्यावयवश्यत्या प्रवृत्तिमुपपाद्य समुदायशक्त्याऽपि तामुपपादियतुं मन्त्रराजपदश्यवयाऽवच्छेदकं भारत्यादिसप्तकसमष्टित्वं (१) परदेवतायामाह—तेषा-मिति । समष्टीति भावप्रधानो निर्देशः । समष्टित्वेन शक्यताऽवच्छेदकरूपेण यक्ता यतः परदेवता, ततो रूढ्याऽपि मन्त्रराजपदवाच्यत्वं युक्तम् । तेन च तयोरभेदोऽपि युज्यत इति भावः ॥ ६६ ॥

The three triads Bharati and others, Sakala and others, and Brahman and others may also be taken to indicate the three Groups shorn of Maya (*Hrim*) which (latter) indicates the (concordant) fourth pair (of S'iva and S'akti).

अमुमेवार्थ सुनिष्कृष्टं श्लोकतो निबन्नाति—

वामेच्छाऽऽद्याः षडीकार इति सप्तमिरक्षरैः । त्रिरावृत्तैरियं विद्या संजाता तेन तन्मयी ॥ ६७ ॥ वामाऽऽदिसप्तशक्तीनां समष्टिः परदेवता । षट्त्रिंशत्तत्त्वरूपाऽस्मान्मात्रयाऽपि न भिद्यते ॥ ६८ ॥

अस्मात्तन्मन्त्रात , मात्रयाऽपि लेशेनापि न भिद्यते । मन्त्रे तृतीयवर्णस्य ज्येष्ठाशक्तिवाचकत्वेन वामाऽऽदिषट्कान्तःपातित्वेनावशिष्टानां

हुछेखास्थानामेव कामकलानामीकारपदेन परामर्शात्र त्रिरावृत्तैरिति संख्या-विरोध:। न च शाक्तार्थेन पौनरुक्त्यम्, तत्र वामाऽऽदिषट्कं काम-क्लाया अभिन्नमिति वाक्यार्थः, अत्र तु वामाऽऽदिकामकलाऽन्तसप्तकाभिन्नो मन्तः षट्त्रिंशतत्त्वाभिन्नमात्रभिन्न इत्यर्थ इति महतो मेदात् । अथ वा, शिवशक्तिसमायोगरूपसमष्टिजन्यत्वान्मन्त्रराजः स्पन्दश्च तद्वचष्टिरूपो शिव-शक्तिमयो । तेन जगन्मन्त्रदेवीनामभेद इति भावनं भावार्थः । अत एवोपसंहतं योगीनीहृदये—' चलत्तासंस्थितस्य तु । धर्माधर्मस्य वाच्यस्य विषामृतमयस्य च । वाचकाक्षरसंयुक्तेः कथिता विश्वरूपिणी । तेषां समष्टिरूपेण पराशक्तिं तु मातृकाम् । कूटत्रयात्मिकां देवीं समष्टिब्यष्टि-रूपिणीम् । आद्यां शक्तिं भावयन्तो भावार्थं इति मन्वते । ' इति । पराऽऽहंतेत्यादिभावार्थकत्वतलादिवाच्यत्वाद्धर्मः शक्तिः । निर्धमेकत्वाद्धर्मः शिवः । स्पन्दजननं प्रति शक्तिबहिर्भृतस्य शिवस्याक्षमत्वादन्वयव्यतिरेक-योराचार्यभगवत्पादैः सौंन्दर्यलहर्या प्रथमस्रोके तथैव तद्वचाख्यानकर्त्तिश्च पदर्शितत्वाच शक्तेः कारणताऽवच्छेदकत्वं कारणत्वं भवचकात्मकस्पन्दं प्रति स्वीकार्यम् । तेन जननमरणादिक्केशमयसंसारजनकत्वाद्विषं शक्तिः । तद्वि-निर्मोकादमृतं शिवः । तदुभयस्य वाच्यस्य वाचके ये अक्षरे वक्ष्यमाणरीत्या हकाराकाररूपे, ताभ्यां व्यस्ताभ्यां तदुभयसमावेशरूपकामकलाऽक्षरेण चास्य चलत्तासंस्थितस्य नश्वरतायुक्तस्य जगतः, प्रकृतत्वान्मन्त्रराजस्य च सम्यक्परिणामपरिणामिभावेन युक्तेः संबन्धादेषां विद्या विश्वरूपिणी कथिता, एकाकारेणोत्पन्नयोरभेदादिति<sup>°</sup> शिवशक्तिसामरस्यरूपस्य पराशक्ति-जगदम्बाऽऽदिपदवाच्यस्य कारणस्य कार्याभ्यां विश्वविद्याभ्यामभेदं सूचयं-

¹ ॰देषा.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ०रभेदस्याविश्यकत्वादिति.

स्त्रयाणामभेदमुपसंहरति तेषामित्यादिनेति तदर्थः । अस्मिनपक्षे योगिन्यादि-भिर्मावित इति शेषपूरणेनोपकमश्लोकार्<mark>थो वर्णनीयः । भावार्थस्वरूपं तु</mark> शिवशक्तिसमायोगजन्यत्वादिकमात्रम् , न पुनर्योगिन्यादेर्जनककोटौ निवेशः। अक्षरार्थत्वं च तादृशाक्षरद्वयजन्यत्वादेवेति दिक् । अत्रेदमवर्धयम्— इयं सृष्टिः परब्रह्मपरिणाम इति पूर्वमुक्तम्, सा च सृष्टिद्वेंघाऽर्थमयी शब्दमयी चेति । चक्रमयी देहमयी चेति सृष्टिद्वयं तु बालकीडनकार्थे स्थूल-गृहसमानाकारत्वेन सूक्ष्मगृहनिर्माणतुरुयमर्थसृष्टावेवान्तर्गतम् , न पुनरत्यन्तं भिद्यते । सा च द्विविघाऽपि सृष्टिः समकालीनोत्पत्तिका समकाली-नाभिवृद्धिशालिनी च, यथा बीजादङ्कुरतच्छाये । तत्र च च्छायादर्शनेन वृक्षानुमितिरनुभवसिद्धा । सा च च्छायायां वृक्षसमानाकारत्वं वृक्षाविना-भावं च विनाऽनुपपन्नेति तद्द्वयमपि तत्र करूप्यम् । प्रत्यक्षसंवादविषयश्च तद्वच्छब्दः सर्वोऽप्वर्थाविनाभूतः, अर्थज्ञानजनकज्ञानविषयःवात् 'वागर्था-विव संप्रक्तों ? इत्याद्यभियुक्तोक्तेश्च । तथाऽर्थसमानाकारोऽपि । तथा हि---यावन्तः शब्देऽवयवास्तावन्त एवार्थे तज्ज्ञाने चाभ्युपेयाः। 'चैत्रस्तण्डुलं पचति ' इत्यत्र चैत्रपदं सुपत्ययस्तण्डुलपदमम्प्रत्ययः पचिधातु-स्तिप्पत्ययश्चेति षडवयवात्मकस्य शब्दसमूहस्य चैत्रः कर्तृत्वं तण्डुलः कर्मत्वं तेजःसंयोगः कृतिश्चेति विशक्तिताः षडेर्थाः। तेषां च परस्परसमि-व्याहारस्य तु परस्परसंबन्धविशेषोऽर्थः । तत्तत्पदार्थविशिष्टा भावनैव वाक्यार्थ इति मीमांसकाः। तत्तदितरव्यावृत्तिर्वाक्यार्थ इत्यपि केचित्। एवं तज्ज्ञानमपि षट् पदार्थोस्तत्संबन्धादींश्च विषयीकुर्वत्तत्समानाकारं भवति. अन्यथा ज्ञानानां परस्परवैलक्षण्यानुपपत्तेः । अन्तःकरणपरिणामविशेषरूपे ज्ञाने तत्तदाकारत्वेन परिणतत्वकरपनसंभवाच । अत एव ' चैत्रस्तण्डुलं पचतीत्याकारकं ज्ञानम् 'इत्येव सकलतान्त्रिकाणां निराकारवादिनामपि व्यवहारः । अनयोः सृष्ट्योर्ज्ञानजनकं तु मन एव । तच शब्दं श्रोत्रे-

न्द्रियद्वारैव गृह्णाति, अर्थ तु कंचन साक्षात्कंचन चक्षुरादिद्वारेति विशेषः। ते च द्वे अपि सृष्टी स्थूलसूक्ष्मसूक्ष्मतरसूक्ष्मतमभेदात्प्रातिस्विकं चतुर्विषे । श्रोत्रमनसोस्त्वर्थान्तःपातित्वादेव चातुर्विध्यम् । एवं च स्थूलश्रोत्रेण स्थूल-शब्दश्रवणात्स्थूलार्थस्य स्थूलमनसा ज्ञानम्, स्क्ष्मश्रोत्रेण स्क्ष्मशब्द-श्रवणात्सृक्ष्मार्थस्य सूक्ष्ममनसा ज्ञानमित्यादि द्रष्टव्यम् । श्रोत्रमनसोः सूक्ष्मत्वादिकं तु शास्त्राभ्यासयोगाभ्यासादिपाटवजन्यम् । तदेतद्योगशास्त्रे 'निर्विचारवैशारबेऽध्यात्मप्रसादः' इति सूत्रे 'ऋतंभरा तत्र प्रज्ञा' इति सूत्रे च स्पष्टम् । अत एव श्रुति:—' चत्वारि वाक्परिमिता पदानि तानि विदुर्जीक्षणा ये मनीषिणः । गुहा त्रीणि निहिता नेङ्गयन्ति तुरीयं वाचो मनुष्या वदन्ति ॥ ' इति । तेषां च नामानि वैखरी मध्यमा पदयन्ती परेति । श्रुतौ तुरीयपदस्य वैखर्यर्थः, सृष्टिकमस्यैव तत्राभि-प्रेतत्वात् । एतच्छब्दचतुष्टयवाच्या अप्यर्थास्तथा तथोन्नेयाः । तथा हि— मस्तकाद्यवयवेन्द्रियप्राणद्शकशालित्वं स्थूलजगदादिव्यक्तौ तथा सद्योजात-शिशावपि पिपीलिकाऽऽदावपीत्यविवादम् । इयांस्तु विशेषः ; स्थूला अवयवाः स्थूलेऽल्पास्त्वल्पे । एवं च वैखरीरूपघटपदवाच्यापेक्षया मध्यमाऽऽदिरूप-घटपदैर्वाच्या घटा युक्तिभिरुन्नेयाः । ते च पदार्थाः संकोचमञ्चन्तः केचि-दस्पष्टनिखिलावयवकाः केचित्तु संकुचज्जॡकाकमठादिवदस्पष्टकिंचिदवयवका अप्यवयवन्यूनाधिकभावेन परिमाणभेदेऽपि द्रव्याभेदस्य मीमांसकादि-भिरङ्गीकारादिति यथायथमूहितव्यम् । एतेषां चतुर्णो वाचकानां चतुभ्यो वाच्येभ्यो भेदा अपि चत्वारः कल्पिताः स्थूलादिरीत्या चतुर्विधा ज्ञेयाः । सृष्टिचतुष्टयस्यापि मूलभूतो बिन्दुर्वीजस्थानापन्नः। तस्मादपि परतस्तु स्क्ष्मतमापेक्षया स्क्ष्मतममपि विशिष्य तद्वाचकत्वादभिन्नशब्दार्थरूपं शब्द-ब्रह्मेत्यादिपद् निर्देश्यं परं ब्रह्मेव । तच प्रकाशैकाकारस्यार्थाद्त्यन्तभिन्नस्य शब्द-ब्रह्मेत्यादिपदनिर्देशविशेषस्याभावात् 'अनिर्देश्यम्,' 'अम्राह्मम्,' 'अशब्दम्,'

' अस्पर्शम् ' इत्यादिनिषिद्धविशेशेणम् । वस्तुतः सृष्टिद्वयमूलभूतस्क्ष्मरूप-विशेषात्मकःत्वादभिन्नशब्दार्थरूपं शब्दब्रह्मेत्यादिपदनिर्देश्यं परं ब्रह्मेव । तच प्रकाशैकस्वरूपम् , 'घटः स्फुरति,' 'पटः स्फुरति ' इत्यादिप्रत्ययेन पदार्थ-मात्रे स्फुरणाख्यवस्तुविशेषस्य तत्तदभित्रस्यानुभवसिद्धत्वात् । प्रकाशस्यापि स्फुरणमवश्यं वाच्यम् , 'प्रकाशः स्फुरति' इति प्रत्ययात् । तच स्फुरणं शक्तिरित्युच्यते । प्रकाशस्फुरणयोश्च मिलितयोरेव जगत्कारणत्वम् , अन्य-तरमात्रस्य जनकत्वानुपपत्तेः कामकलाविलासन्याख्यायां <sup>2</sup>स्फुटतरमुप-पादनात् । तेन शुद्धस्य शिवस्य शुद्धायाः शक्तेर्वा जगत्कारणत्वं तत्र तत्रोच्यमानं शिवशक्तिरूपस्योभयात्मन एव बोध्यम् । तत्र प्रकाशस्त्वकारस्व-रूपस्तद्वाच्यश्च । स्फुरत्ता तु हकाररूपा तद्वाच्या च । तावेतावकारहकारौ परारूपौ सूक्ष्मतमौ प्रागुक्तौ । पराऽऽदिसृष्टिमूलभूतस्य बीजस्थानीयस्य बिन्दु-विशेषस्य तु व्यक्ताव्यक्तविलक्षणी वाचकौ । तस्यापि जनकस्य परब्रह्मणस्तु केवलमन्यक्तावेव शून्यस्वरूपो वाचकौ । तयोः शून्यस्वरूपत्वादेव 'यतो वाचो निवर्तन्ते ' (तै० उ० २-४) इत्यादिश्रुतिभिरवाच्यतोक्तिः, वाच इति बहुवचनेन पराऽऽदिचतुष्टयस्यैव परामर्शात् । तथा च स्मर्यते— ' अहमित्येकमद्वैतं यत्प्रकाशात्मविश्रमः । अकारः सर्ववर्णाग्रचः प्रकाशः परमः शिवः ॥ हकारोऽन्त्यः कलारूपो विमर्शाख्यः प्रकीर्तितः । अनयोः सामरस्यं यत्परस्मिन्नहमि स्फुटम् ॥ 'इति । 'अक्षराणामकारोऽस्मि ' इति गीतासु<sup>3</sup> । 'शून्याकाराद्विसर्गान्ताद्विन्दुप्रस्पन्दसंविदः' इति योगिनी-हृद्ये च 1 शून्याकारः शून्यमात्रस्वरूपो यो विसर्गान्तः षोडशस्वरान्त्य-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ०विशेषणस्य.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> स्पष्टतर:.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> गीता च.

<sup>4</sup> योगिनीहृहयं च.

स्तस्माह्मिन्दुविशेष उत्पन्न इति तदर्थः । विसर्गस्याव्यक्तहकारतुल्यत्वेनाकार-स्यापि तत्र सत्त्वेन षोडशस्वरकीर्तनं प्रकृतम् । तेनाकारहकारावेव शून्या-कारी कीर्तिती वेदितव्यो । अत एव शून्यश्चासावकारश्चेति केचिद्वचाख्याय विसर्गो हकारः स एवान्ते यस्येति विम्रहमदर्शनपूर्वकं हकारविशिष्टादका-रादिति व्याचक्षते । तन्मते हकारे शून्यत्वलाभो दुर्घटः । अत्रायं सृष्टिकमः—यथा हि कश्चित्पुरुष उत्पत्स्यमानपुत्लाबदृष्टवशादुत्पाद-नेच्छाविशिष्टः स्वीयामुत्पादनशक्तिमवलोक्य स्वार्धशरीरात्मिकायां भार्यायां प्रविश्वति े शुक्करूपेण, 'पतिमेकादशं कृघि,' 'आत्मा वै पुःलनामाऽसि ' इति श्रुतेः । प्रवेश्यमानस्य स्वभिन्नःवास्थूलत्रभेदा-क्रान्तत्वाच नाभेदभानम् । ततस्तस्य शुक्कस्यान्तः शोणितबिन्दुरूपेण भार्या प्रविशति । तेन च स बिन्दुरुच्छूनो भवति । स एष वटोदुम्बरादिबीज-स्थानीयः । तस्मादङ्कुरविशेषाद्युत्पत्तिक्रमेण कालान्तरे पुत्लाद्युत्पत्तिरिति । यथा वा सूर्याभिमुखद्र्पणे तदन्तःप्रविष्टिकरणादुभयकिरणसंकलनरूपस्तेजो-बिन्दुविशेषः कुड्यादौ प्रादुर्भवति, तथा प्राण्यदृष्टवशात्स्वान्तःसंहृतविश्वसि-सक्षया प्रकाशरूपं ब्रह्म स्वीयां शक्तिमवलोकियतुं तदिभमुखीभूय तदन्त-स्तेजोरूपेण प्रविश्य शुक्कबिन्दुभावमयते । ततस्तं बिन्दुं रक्तरूपा शक्तिः प्रविशति । तेन संमिश्रविन्दुरुच्छूनो भवति । तत्र च हार्दकलारूपो ऽप्येकः पदार्थविशेषो भवति । स पुनर्गुरुमुखादेवावगन्तव्यः, न पुनः पुस्तके लेख्यः । स च बिन्दुः समष्टिरूपेणैकः स्फुटशिवशक्तिसामरस्यनामा 'कामो रविरमीषोमात्मकः' इत्यादिशब्दैर्व्यविद्वयते । व्यष्टिरूपेण द्वयम् । तत्र शुक्क इन्दू रक्तोऽग्निरिति बिन्दुद्वयात्मकत्वाद्विसर्ग इति च व्यविद्वयते । अत एव च रवे रात्रावमावास्यायां चन्द्रे च प्रवेशस्य श्रुत्यादिसिद्ध-त्वात्समष्टिबिन्दो रवित्वम् । एवं च कामाख्यो बिन्दुर्विसर्गो हार्दकला चेति

<u> इयवयवक एक: पदार्थोऽणादिप्रत्याहारवत्कामकलेत्युच्यते । इदमेव च</u> भसमस्तसृष्टिबीजम् । अत एवाकारहकारयोर्मध्ये सर्ववर्णपाठः । ळकारस्य लकारादभिन्नत्वात् , क्षकारस्य कषयोगरूपत्वान्न तद्वहिर्भावः शङ्कचः। एतन्मूलभूतं ब्रह्म तु तुरीयबिन्दुरित्युच्यते । तद्रूपाभ्यां शून्यस्वरूपाभ्याम-कारहकाराभ्यामुत्पन्ना कामकला व्यक्ताव्यक्तविलक्ष्णाऽहंपद्वाच्या । अकारहकारोभयात्मकत्वं शिवशक्तिद्वयरूपत्वं चाहंपदस्य निष्कृष्टोऽर्थः । अत एव तज्जन्यानां सूक्ष्मादिस्थूलान्तानामखिलसृष्टीनामहंपदवाच्यत्वम् । यथा ह्युदुम्बरपदवाच्यबीजाज्जनितानां परस्परविरुक्षणानामपि पर्णकाष्ठ-कुसुमफलिक्रमीणां सर्वेषामुदुम्बरत्वम् , 'उदुम्बरपर्णम ,' 'उदुम्बरिक्रिमिः' इत्यादिव्यवहारात् । तथा च श्रुतयः—'ब्रह्म वा इदमग्र आसीत्; तदात्मानमेवावेदहं ब्रह्मास्मीति ' इति बृहदारण्यके ; 'त्वं वा अहमहं वै त्वम् , इत्यैतरेयके ; 'कस्त्वमित्यहमिति होवाच त्वमेवेदं सर्व तस्मादह-मिति सर्वाभिधानम् ' इति तापिनीये । पाणिनिनाऽप्यस्मच्छव्दस्य सर्व-नामतोक्ता । तत्रैवान्यत्र 'तद्वा एतद्व्रह्माद्वयम् ' इत्यादिना ब्रह्मस्वरूप-मभिधाय तदुपासनां पूर्णाहंभावभावनारूपां विस्पष्टम् 'हंसः सोऽहम्' इत्यादिना विद्धाति । तत्प्रकारस्त्वतिरहस्यत्वाद् गुरुचरणैकलभ्यः । उक्तं च कादिमते—'बन्धनं योनिमुद्राया मन्त्राणां वीर्ययोजनम् । गुरोर्लक्षणमेतावदादिमान्त्यं तु वेदयेत् ॥ ' इति । आदिमोऽकारः, अन्त्यो हकारः, तयोः समाहारः 'अहम्'। बिन्दुलाभायैवेतरेत-रयोगद्वंद्वपरित्यागेन समाहारद्वंद्वोक्तिः । छान्दोग्येऽपि 'अहमेवाध-स्तादहमुपरिष्टादहं पश्चादहं पुरस्तादहं दक्षिणतोऽहमुत्तरतोऽहमेवेदं सर्वम् ' (७-२५-१) इति । विरूपाक्षपञ्चाशिकायामपि — ' स्वपराव-

<sup>1</sup> समष्टि.

भासनक्षम आत्मा विश्वस्य यः प्रकाशोऽसौ । अहमिति स एक उक्तो <u>ऽहंतास्थितिरीदशी तस्य ॥ ' इत्यादीनि परःसहस्रं वचनानि । एतादशस्याहं-</u> पदार्थस्य यथाऽहमिति पदं वाचकं तथोत्तमपुरुषैकवचनमपि वाचकम् । तस्य च परस्मैपदात्मनेपदभेदेन द्वैविध्येऽपि मिप इटश्चेकारत्वेनानुगमादि-त्वमेव शक्तताऽवच्छेदकम्, 'अन्यायश्चानेकशब्दत्वम्' इति न्यायात्। तस्य च धातूत्तरत्वेनोत्तमपुरुषत्वादिना वोपस्थितिः पदार्थस्मारकत्वे तन्त्रम् । एर्णलादाविप लुप्तस्य स्मरणम् । तदभावे शक्तिश्रमाद्वोध इत्यादि यथा-यथमृह्यम् । तत्र चाकारहकारयोरवयवयोरदर्शनेऽपि शास्त्रप्रामाण्यात्सुक्ष्म-रूपो तो स्त इति स्वीकार्यम् । तस्यैव च हार्दकलायोगे दीर्घताऽपि संपद्यत इति तुरीयस्वरस्य कामकलारूपत्वं मन्त्ररहस्यविद्भिः प्रतिपाद्यते । तदुक्तं योगिनीहृद्ये—'मध्यबिन्दुविसर्गान्तःसमास्थानमये परे । कुटिला-रूपके तस्याः प्रतिरूपं वियत्कले ॥ ' इति । मध्यबिन्दुः कामाख्यः, तस्य तुरीयबिन्दुविसर्गमध्यपातित्वात् , समष्टेर्व्यष्टिमध्य एवान्तर्गतत्वाच । विसर्गो व्यष्टिरूपं बिन्दुद्वयम्, तयोरन्तर्मध्ये सम्यक्चैतन्यात्मनाऽवस्थानम् । तन्मये तत्प्रधाने । परे चरमेऽकारहकाररूपेऽक्षरे, मातृकाणां क्रमेण पाठे चरमत्वाद्धकारस्य, व्युत्क्रमेण पाठे त्वकारस्य चरमत्वात् । किं च, इमे अक्षरे कुटिलारूपके । कुटिले अकुलकुले कुण्डलिन्यौ तयो रूपान्तरे । तावता कामविसर्गयोः किमायातमित्यत आह—तस्या इति। तयोः कुण्डलिन्योरित्यर्थः । वियत्पदेन शून्याकारत्वात्कामः प्रतिपाद्यते । कलापदेन च हार्दकलावत्त्वाद्विसर्गः । यतः कामविसर्गयोः कुण्डलिनीप्रतिबिम्बरूपत्वं ततः कुण्डलिन्यभिन्नाकारहकाररूपत्वं संभवतीति भावः; इत्यस्य श्लोकस्य सांप्रदायिकी रहस्यव्याख्या । एवमकारहकारैकस्वरूपा कामकला । तद्भते

<sup>1</sup> तस्य स्मरणम् .

मन्त्रे विजातीयाक्षरवत्त्वान्यथानुपपत्त्याऽपि तयोर्गर्भे सूक्ष्मरूपेणान्येषां वर्णानामर्थसृष्टेश्चावस्थानं सिध्यति यथा वटबीजरूपसंपुटे पर्णकाष्ठादेः। किं च, वटादिबीजानां स्फोटेनैवाङ्कुराद्युत्पत्तिरिति बीजस्य पूर्वाघीत-रार्धयोर्वियोग इत्यविवादम् । तच्चार्धद्वयं महति वृक्षे कस्मिन्कस्मिन्भागे ऽस्तीति तु दुर्ज्ञेयम् । एवं मन्त्रेऽपि बीजांशयोरकारहकारयोरविस्थितयोः परिज्ञानाय संकेतभाषयोक्तं योगिनीहृद्ये — ' मध्यप्राणप्रथारूपस्पन्द्व्योम्नि स्थिता पुनः। मध्यमे मन्त्रपिण्डे तु तृतीये पिण्डके पुनः। राहु-कूटाद्वयस्फूर्जत् ' इति । अस्यार्थः—कलाकामयोर्मध्यस्य विसर्गस्य यः प्राणश्चैतन्यं तस्य प्रथा पृथुत्वेन श्रृयमाणता । स्थूलतेति यावत् । तद्रृपं यरस्पन्दव्योम हकारः, स्पन्दत उत्पद्यत इति स्पन्दः। स्पन्दो व्योम यस्मादिति व्युत्पत्तेः । 'हकाराद्व्योम संभूतम् ' इत्युक्तेरिति केचित् । मध्यात्मको विसर्गाभिन्नो यः प्राणो हकारस्तस्य प्रथारूपो यः स्पन्दः। स्थूलरूपा सृष्टिरित्यर्थः। तद्रूपं व्योम हकार इत्यर्थो युक्तः, 'हः शिवो गगनं प्राणः ' इति मातृकाकोशात् । मध्यम इत्यस्य द्विरन्वयः । तत्रैकं पदं मन्त्रपिण्डेन सह सामानाधिकरण्येनान्वेति, अपरं वैयधिकरण्येन । मध्यमकूटस्य मध्यमन्यञ्जने । द्वितीयहकार इत्यर्थः, द्वितीयगेषु सप्तसु व्यञ्जनेषु तस्य चतुर्थत्वेन मध्यमत्वात । तत्र स्थिता । स्रीलिङ्गाच्छक्ति-विंशेष्या । तृतीयकूटे तु सकारेऽकारो मूलबीजीय इत्याह—राहुकूटेति । लघुषोढान्यासान्तर्गतमहन्यासे राहोः शषसहाख्यवर्णचतुष्टयसहितस्य वक्त्रे न्यासः, 'वक्त्रे शादिचतुर्वर्णैः सहितं राहुमेव च' इति वचनात्। तेन शादिचतु॰कं राहुकूटम् । तत्र द्वयाद्भिन्नोऽद्वयस्तृतीयः सकारः तस्मिन्स्फूर्जच्छोभमानम् । नपुंसकलिङ्गबलाद्भक्ष विशेष्यम् । शिव इत्यर्थः । इत्यलमतिरहस्यार्थपकाशनेन ॥ ६७, ६८ ॥

This Vidya originating from the seven different letters made up of the six Vama, Iccha, etc., and *ikara* repeated three times is identical with the S'akti-s (indicated by them). (67)

The Para-devata (Supreme Goddess) who is the aggregate of the seven S'akti-s, Vama, etc., and is the embodiment of the thirty-six Tattva-s, does not differ from this Mantra even by the smallest measure. (68)

#### तदेतत्सर्वमभिसंघायाह—

अहकारौ शिवशक्ती शून्याकारौ परस्पराश्विष्टौ ।
स्फरणप्रकाशरूपावुपनिषदुक्तं परं ब्रह्म ॥ ६९ ॥
विश्वसिस्टक्षावशतः स्वार्धो शक्ति विलोकयह्नह्म ।
बिन्दूभवति तमिन्दुं प्रविशति शक्तिस्तु रक्तबिन्दुत्या॥७०॥
एतिसण्डहितयं विसर्गसंज्ञं हकारचैतन्यम् ।
मिश्रस्तु तत्समष्टिः कामाख्यो रविरकारचैतन्यम् ॥ ७१ ॥
एषाऽहंपदतुर्यस्वरकामकलाऽऽदिशब्दनिर्देश्या ।
वागर्थस्टिष्टबीजं तेनाहंतामयं विश्वम् ॥ ७२ ॥
अन्त्यप्रथमे मध्यचतुर्थे मन्तेऽपि तौ व्यक्तौ ।
तेनाम्बामनुजगतामभेद एवात्र भावार्थः ॥ ७३ ॥

अत्र शिवविन्दोः शुक्कत्वाच्चन्द्रात्मकत्वाह्विन्दुवाचकत्वाच्चन्द्रपदाना-मिन्दुपदेन विन्दुनिर्देशः कृतः। भावार्थे इति। भावो जन्म। 'भावः सत्तास्वभावाभिप्रायचेष्टाऽऽत्मजन्मसु ' इत्यमरः । स एवार्थः प्रयोजनं ज्ञेयत्वाद्यत्र सः, अर्थो ज्ञेयो यत्रेति वा । 'अर्थोऽभिषेयरैवस्तुप्रयोजननि-वृत्तिषु ' इत्यमरः ॥ ६९ — ७३ ॥

The Akāra and Hakāra, which are identical with S'iva and S'akti, which are devoid of form, which embrace each other and which throb and shine, are (no other than) the Para (Supreme) Brahman mentioned in the Upaniṣad-s. (69)

The Brahman, with the desire to create the Universe, cast Its eyes on Its (other) half (consort) S'akti and assumed the form of a Bindu (sperm) into which again S'akti enters assuming the form of a Rakta-bindu (ovum). (70)

This couple of Bindu-s is known as Visarga and carries the psychic force of  $Hak\bar{a}ra$ . The mixture formed by their aggregation is the sun, known as  $K\bar{a}ma$ , and carries the psychic force of  $Ak\bar{a}ra$ . (71)

This which is variously styled as the word Aham, the fourth vowel  $(\bar{I})$ ,  $K\bar{a}$ ma-kal $\bar{a}$ , etc., is the prime cause of the entire creation (assuming the form) of words and things. Hence the Universe is full of egotism. (72)

These two are manifest in the Mantra itself as the first (letter) of the last group and the fourth (letter) of the middle Group. Hence, the identity of the Goddess, the Mantra, and the Universe is established as Bhavartha. (73)

अथ संपदायार्थमाह —

# व्योमादिजनकहकरसलाणैंर्घटनेन पञ्चभूतमयी । पञ्चचतुस्त्रिद्वचेकगराब्दादिगुणात्मपञ्चदशवर्णा ॥ ७४ ॥

व्योम आकाशः । आदिना वाय्वमिजलभूमिपरिग्रहः । एतत्पञ्चकस्य जनका ये हकरसलाणीं हकारादिवर्णास्तैर्घटनेनेयं विद्या पञ्चभूतमयी पञ्च-भुताभित्रा । उक्तं च — 'हकाराद्व्योम संभूतं ककारात्तु प्रभञ्जनः । रेफा-द्भिः सकाराच जलतत्त्वस्य संभवः । लकारात्पृथिवी जाता तस्माद्विश्वमयी च सा ॥ ' इति । अत्र यद्यपि प्रकाशविमर्शसामरस्यात्मकवस्तुविशेषस्यैव शब्दार्थसृष्टिजनकत्वमविशिष्टं तथाऽपि प्रकाशांशस्यैवार्थसृष्टी विमर्शीशस्यैव शब्दसृष्टी जनकत्वम् , तयोः परस्परसापेक्षत्वेनैव स्वस्वकार्यजनकत्वस्य श्रुतिस्मृतिसिद्धत्वात् । एकस्य स्वकार्यजनकत्वेऽपरस्य तत्कारणताऽवच्छेद-कत्वमाविश्यकम् । एवं च कारणताऽवच्छेदककारणतयोविशेषणविशेष्यभावे विनिगमनाविरहेण द्वयोरिप प्रातिस्विककारणत्वसिद्धिः । तदिभिप्रायेणैव हि तन्तेष्वन्यतरस्यैव कारणताबोधकानि वचनानीति ज्ञेयम् । भगवता व्यासेनापि 'शब्द इति चेन्नातः प्रभवात्प्रत्यक्षानुमानाभ्याम्' (ब्र० सू० १-३-२८) इति स्त्रे जगतः शब्दात्रभवः श्रुतिस्मृतिभ्यां सिद्ध इत्युक्तम् ; तद्भाष्ये च निपुणतरमुपपादितम् । एवं च, प्रथमं विमर्शशक्तेईकार उत्पन्नस्ततः प्रकाशा-द्वचोम ; ततो विमर्शास्ककारस्ततः प्रकाशाद्वायुः ; ततो विमर्शाद्वेफस्ततः प्रकाशा-दिमः ; ततो विमर्शात्सकारस्ततः प्रकाशाज्जलम् ; ततो विमर्शाह्नकारस्ततः प्रकाशास्प्रथिवी ; इत्येवं क्रमेण पश्चमहाभूतोत्पत्तौ सत्यामपि हकारवद्विमर्श-विशिष्टपकाशस्यैव व्योम प्रति कारणत्वादुक्तरीत्या कारणताऽच्छेद्कत्वस्य हुकारे सिद्धेविनिगमनाविरहात्कारणत्वमपि सिध्यति । एवमेव ककारादिषु द्रष्टव्यम् । न चैवं हकारादेर्वाय्वादिकं प्रत्यपि कारणत्वापत्तिः, उक्तरीत्या परम्परया कारणतायामवच्छेदकत्वात्, एवं व्योमादेरपि ककारादिकं प्रति जनकत्वापत्तिरिति न च वाच्यम् ; तेषामन्यथासिद्धत्वादिष्टत्वाद्वा । ननु विद्यायां पञ्चभूतात्मकवर्णपञ्चकमेवास्तु किमधिकैर्वर्णेरित्यत आह— पञ्चेति । आकाशः पञ्चविघः, वायुश्चतुर्विधः, अग्निस्त्रिभागः, जलं द्विभागम् , पृथिव्येकविधेति पञ्चीकरणवार्त्तिकादौ स्पष्टम् । पञ्चादि-संख्याकानामाकाशादीनां गुणाः शब्दादयोऽपि तादशसंख्याकाः । तेन ब्योमादिषु पञ्चसु पञ्च शब्दाः, वाय्वादिषु चतुर्षु चत्वारः स्पर्जाः, अझ्यादिषु त्रिषु त्रीणि रूपाणि, जलभूम्योद्वौँ रसौ, पृथिन्यामेको गन्ध इत्येवं संहत्य पञ्चदश गुणा विद्यास्थैः पञ्चदशभिवीणैरभिन्ना इति पश्चदशानां वर्णानामुपपत्तिरिति भावः। अथ पश्चदशिर्मर्गुणैः पश्च-द्शानां वर्णानामभेद उपादानोपादेयभावाद्वाच्यवाचकभावाद्धर्मधर्मिभावाद्वा वाच्यः । स च न संभवति । तथा हि—अत्र हि पञ्चदशसंख्या-कत्वमचां प्राधान्येन व्यञ्जनानां तद्भक्तत्वेन चोपपादनीयम् ; 'एष वै सप्तद्शः प्रजापितः ' इति वेदे, 'चतुरइछयतावाद्यक्षरलोपश्च ' (वा० २१५८) इति पाणिनीयसूत्रवात्तिके, 'चतुःशतमुत्कृतिः' इत्यादि-च्छन्दःसूत्रेषु च तथैव निर्णीतत्वादिस्यस्यार्थस्य च्छन्दोभास्करेऽस्माभिः सविस्तरमुपपादनात् । न ह्यत्रत्यानां पश्चदशानामचां गुणजनकत्वं गुण-वाचकत्वं गुणाश्रयत्वं वा संभवति, मानाभावात् । ननु — हकारपञ्च-कस्य व्योमपञ्चकजनकत्वेन तद्वाचकत्वेन चामेदे सिद्धे तद्गुणैः शब्दैरपि सहाभेदः सिद्धशाय एव, गुणगुणिनोरभेदेन गुणस्य गुण्यभिन्नाभिन्नत्वस्य न्यायसिद्धत्वात् । यथैव वाच्यवाचकभावस्याभेदे नियामकता तथैव लक्ष्य-लक्षकभावस्यापि । अस्ति हि प्रकृते हकाराणां शब्दलक्षकत्वम् , शब्दस्य

हकारशक्यसंबन्धित्वात् । अत एव योगिनीहृद्ये 'व्योमबीजैस्तु विद्या-स्थैर्रुक्षयेच्छब्दपञ्चकम् ' इत्युक्तम् । यतु शक्यसंबन्धप्रदर्शनकारिकायां तत्रै-वोक्तम् 'भवेद् गुणवतां बीजं गुणानामि वाचकम् । कार्यकारणभावेन तयोरैक्यविवक्षया ॥ ' इति, तत्र रुक्षकेऽपि वाचकपद्वयोगो वाचक-निष्ठस्य स्वबोध्याभेद्व्याप्यत्वस्य लक्षकेऽपि तुल्यत्वद्योतनफलको गौण्या <mark>वृत्त्यैवोपपद्यते । एवं वायुवाचकादीनामपि स्पर्शाद्यमेद उपपादनीयः ।</mark> न च तथाऽपि पञ्चदशानामचां तदभेदो न संभवतीति वाच्यम् ; न हि प्रकृतेऽपि अच एव विवक्षिता इति नियमः ; हकारादिव्यञ्जनैरपि पञ्च-द्शसंख्योपपादनसंभवात् । न च संख्याऽऽधिक्यम् , आधिक्येऽपि 'सहस्रे <mark>शतं संभवति ' इति न्यायस्य जागरूकत्वात् , 'गुणाः पञ्चदशाख्याता</mark> भूतानां तन्मयी शिवा' इति वचनस्थस्य तन्मयीत्यस्य भूतमयी गुणमयी पञ्चदशसंख्याकावयववती विद्या देवी वा शिवेत्यर्थवर्णनसंभवादिति चेन्न ; <mark>' व्याप्ता पञ्चदशार्णैः सा विद्या भूतगुणात्मिका । पञ्चभिश्च तथा</mark> षड्भिश्चतुर्भिरपि चाक्षरैः ॥ ' इति स्फुटतरवचनविरोधात् । तत्र हि सामान्येन पञ्चदशसंख्याकाक्षरवत्त्वमुपपाद्य संभावितनानाशङ्कापरिहाराय विशिष्य विशिष्य कूटत्रयाक्षराणां गणनयाऽज्ञिमरेव सन्यञ्जनैः संख्या-पूर्तिरित्यस्य स्पष्टं निर्धारितत्वादिति । अत्र त्रुमः सत्यमिज्भरेव पञ्च-द्शत्वम् ; तथाऽपि हकारादिव्यञ्जनानामेव गुणाभेदः, तेषामेव तद्वाच-कत्वात् । शक्तताऽवच्छेदकं तु पञ्चदशसंख्यासमवायित्वसमानाधिकरणहकार-त्वादिकं न पुनः शुद्धहकारत्वादिकम् , अन्यथा हकारेण व्योमवाचकेन प्रैकृते शब्दलक्षणायां युगपद्वृत्तिद्वयविरोधापत्तेः । शब्दैवयेऽपि शक्तता-<mark>ऽवच्छेदकरूपधर्मद्वयमेदेनार्थद्वयमानमुपपद्यते । कथमन्यथा लिङ्गादौ शब्द</mark>-भावनाऽर्थभावनयोः द्याक्त्या भानं लक्षणया च कर्तुर्भानं मीमांसकानाम् १

अत एव चोक्तक्षोके 'गुणानामिष वाचकम्' इत्येवोक्तम् । यतु तत्पूर्व-क्षोके 'लक्षयेत्' इति पदं तद्बोधयेदित्यर्थकम् । अस्तु वा लक्षणा ऽषि, भिन्नधर्माविच्छन्नस्य पदस्यैकधर्मपर्याप्तावच्छेदकताकशक्ततालक्षकता-रूपवृत्तिद्वययौगपद्यस्यैव विरुद्धत्वात् । वाचकपदमेव संजातप्रतिपक्षत्वादु-पक्रमन्यायेनान्वयितव्यम् । वस्तुतस्तु गुणवतां वाचकं बीजं गुणानामिष वाचकमित्यन्वयः । बीजे गुणवद्वाचकत्वं परिकरालंकारवद्धेतुत्वाभिप्रायगर्भम् । हकारस्य शब्दवत्येव शक्तिनं पुनराकाशमात्रे । तेन च गुणस्य शक्यताऽवच्छे-दकत्वेन शक्यताऽवच्छेदकेऽपि शक्तेः प्राचीनैरङ्गीकाराद् गुणानामिष वाचक-मित्यर्थः । तेन 'लक्षयेत्' इत्येतज्ज्ञानार्थकम् । तेनैकैव शक्तिरुभयत्रेत्यतो न वृत्तिद्वयविरोधो न वा शक्तताऽवच्छेदकमेदकमेदगवेषणा। पञ्चदशानां वर्णानां पञ्चदशगुणामेदकथनं तु 'दश संपद्यन्ते । दशाक्षरा विराट् । अत्रं विराट्' इत्यादिवतस्तुतिमात्रमित्यादि बुद्धिमद्विरुद्धमिति संक्षेपः ॥ ७४ ॥

(This Vidya), containing as it does the letters Ha, Ka, Ra, Sa and La, the progenitors of Vyoman (Ether) and others, is identical with the five elements and (hence) contains (in all) fifteen Varna-s representing as many Guna-s (of the elements) as follows: S'abda-s, Spars'a-s, Rūpa-s, Rasa-s and Gandha, five, four, three, two and one in number respectively. (74)

इदानीम् 'प्रधानं तेजसो रूपं तद्वीजेन हि जन्यते ' इतिवचन-स्वारस्यमनुसंद्धानो गुणानां गुणिबोधकाक्षरबोध्यत्ववत्तज्जनकाक्षरजन्यत्व-स्यापि सत्त्वादभेदः संभवतीत्याह—

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ०नान्यथयितव्यम् .

# तत्तज्जनकैर्वर्णेस्तत्तत्संख्येस्तु तद्गुणा जाताः । कामकलाभिश्चतस्रभिरासीत्त्पर्शिश्चतुर्विधो न तु कैः ॥ ७५॥

तत्तज्जनकैव्योमादिजनकैः । तत्तत्संख्यैः पञ्चादिसंख्याकैः । तद् -गुणा व्योमादिगुणाः। पञ्चादिसंख्याका इति शेषः। विद्यायां हि मायात्रये हकारत्रयम्, मध्यमकूटे हकारी द्वी, एवं पञ्चभिर्हकारैः पञ्च शब्दा उत्पन्नाः । अत एव तेषामर्थाः शब्दा एव, 'ये ये यद्यज्जनकास्तेषां तेषां त एवार्थाः ' इति वक्ष्यमाणत्वात् । उक्तं च 'ब्योमबीजैस्तु विद्या-स्थैर्लक्षयेच्छब्दपञ्चकम् ' इति । ननु भावार्थप्रकरणे मध्यमहकारस्य विद्या-मूलबीजात्मककामकलाऽर्थरूपत्वमुक्तमिति तस्य शक्तिवाचकत्वमेव युक्तं न पुनः शब्दलक्षकत्वमिति चेत्; न ह्येकवाचकत्वमपरालक्षकत्वे तन्त्रम्, वृत्तिद्वयविरोधस्य परिहृतत्वात् 'गङ्गायां घोषमत्स्यो ' इत्यादौ तस्येष्टत्वाच । वस्तुतस्तु, शिवशक्त्यात्मकमूळबीजात्मकावकारहकारौ तु सूक्ष्मतमाद्प्यत्यन्त-स्क्ष्मरूपावित्युक्तम् । इह तु वैखर्यात्मकस्थूलरूपयोरेवार्थान्तरपरत्वमुच्यते । अत एव मध्यप्राणेत्यनेन तादृशसूक्ष्मरूपतां द्योतियत्वा तस्य प्रथारूपो यः स्पन्दः स्थूलात्मिका सृष्टिस्तद्रूपे व्योम्नि हकारे स्थितेत्युक्तं न पुनः स्थूलहकार एव शक्तिरिति । उक्तं च 'तेषां कारणरूपेण स्थितं ध्वनिमयं परम् ' इति । तेषां शब्दानाम् । शब्दसृष्टेः सर्वस्यापीत्यर्थः । कारणं शक्तिः, तस्या रूपं सूक्ष्मतमाद्िष परम् । ताहरोन रूपेणोपलक्षितं सद् ध्वनिमयम् । ध्वन्यभिन्नं सत्स्थतं परं परब्रह्मेत्यर्थः । सर्वेष्वपि वर्णेषु वर्णोशध्वन्यंशो परस्परसंसृष्टी वर्तेते सुवर्णे परस्परसंसृष्टपार्थिवतैजसांशवत् , कत्वादिवर्णधर्माणां तारत्वमन्द्रत्वषड्जत्वादिध्वनिधर्माणां च सर्ववर्णेष्वनु-भूयमानत्वात् । अत एव शारीरकभाष्ये स्फोटनिरासाय वर्णानामेव

नित्यत्वमङ्गीकर्तुं तेषामेकैकव्यक्तिरूपत्वमुपपाद्य वैलक्षण्यपतीतिः सर्वाऽपि ध्वन्यालम्बनत्वेनोपपादिता देवताऽधिकरणे । तथा च मध्यमहकारे ध्वन्यंशः परब्रह्मवाचकः, वर्णीशस्तु शब्दलक्षक इति विवेक इति भावः। ये तु हादिविद्यापक्षपातिनो योगिनीहृदयस्य संपूर्णतन्त्रस्यापि हादिविद्याया-मेव ताल्पर्यमिति मन्यमाना इहान्यथा व्याचक्षते-—'परं षष्ठं हाक्षरं तेषां पञ्चानामपि शब्दानां कारणभूतो यो ध्वनिर्नादस्तन्मयं तद्वा-चकम् ' इति, तेषां तत्र ग्रन्थस्वारस्यभङ्गेन क्छप्ततरं व्याख्यानमेव शरणमिति तत्र तत्र स्पष्टीकरिष्यामः। ननु तथा सति वायुजनक-ककाराणामेव चतुर्विधस्पर्शजनकत्वस्याविश्यकत्वात्ककाराणां च चतुर्णाम-भावादनुपपन्नमिदमित्याह ---कामकलाभिरिति । महामायायां त्रय ईकारा एकस्तृतीयाक्षररूपश्चेति चतुर्भिरीकारैश्चतुर्घा स्पर्श उत्पन्नो न पुनः ककारैरित्यर्थः । तदुक्तम्—' महामायात्रयेणापि कारणेन च बिन्दुना । वाय्विमजलभूमीनां स्पर्शानां च चतुष्टयम् । उत्पन्नं भावयेद्देवि स्थूलस्क्षम विभेदतः। ' इति । महामायायां यत्त्रयमीकारत्रयं तेन, कारणेन च केवलेनेकारेण च, तस्यैव विश्वकारणत्वस्य पूर्वमुक्तत्वात् । बिन्दुनेति काम-कलाचतुष्कस्यापि विशेषणम् , तस्य तत्र त्रिबिन्द्वात्मकत्वातुरीयबिन्दुजन्य-त्वाद्वा । तच्च वायुमण्डलस्य बिन्दुलाञ्छितत्वद्योतनाय । स्थूलो व्यापको वायुगतः । सूक्ष्मा व्याप्या अम्रचादित्रयनिष्ठाः । हादिपक्षपातिनस्तु ककाराणां कामकलानां च हादिविद्यायां त्रित्रिसंख्याकत्वेन चतुर्थाला-भाद्विन्दून्विभज्य गणयन्ति । तत्पक्ष एंकैकस्याः कामकलायास्त्रित्रिबिन्द्वात्म-कत्वेन नव संपद्येरन् । विसर्गत्वेन बिन्दुद्वयस्यैक्ये तु विसर्गास्त्रयः कामास्त्रय इति षट् । कामत्वेन त्रयाणामैक्ये तु विसर्गत्वेनापि त्रयाणामैक्यापाताद् द्वयम् । तुरीयविन्दोरिप मेलने तु विभागे द्वादश, तद्भावे त्रयमिति सर्वथा

न चतुःसंख्यासिद्धिः । महामायायां कामकलायां यद्विन्दुत्रयं तेन, कारणविन्दुस्तुरीयस्तेन चेति व्याख्याने त्वन्ययोरीकारयोर्वैयर्थ्यमिति स्पष्टम्। न च गुणगुणिनोरेकमेव कारणं कपालादेरेव घटतद्गतरूपे प्रति कारण-त्वादिति नियमो व्योमशब्दजनकहकारादाविष्टो भज्येतेति वाच्यम्, तस्य वचनबलात्पाकेनापि रूपाद्युत्पत्तिदर्शनेन चौत्सर्गिकत्वात् । त्रिविधरूपं तु मायाऽन्तर्गतैस्त्रिभी रेफैर्जन्यते, 'रूपाणां त्रितयं तद्वत्त्रिभी रेफैर्विभावितम् ' इति वचनात्। एवं रसद्वयं सकारद्वयेन, 'विद्यास्थैश्वन्द्रवीजैस्तु स्थूलः स्क्ष्मो रसः स्मृतः ' इति वचनात् । चन्द्रबीजैः सकारैः । स्थूलो व्यापको जलगतः । सूक्ष्मो व्याप्यो भूगतः । 'पदमभ्यधिकाभावात्स्मारकान्नाति-रिच्यते ' इति न्यायेन पदार्थोपस्थितेः स्पृतिरूपत्वात्स्मृत इत्युक्तम् । यद्यपि कादिविद्यायां द्वावेव सकारी, तथाऽपि 'विद्यास्थैश्चन्द्रवीजैः' बहुवचनाभ्यामपि रसस्य द्वैविध्यात् 'अक्षीणि मे दर्शनीयानि,' 'पादा मे सुकुमाराः ' इति महाभाष्यप्रयोगाद् द्वित्वसंख्यैव लक्ष्यते । अत एव स्थूलस्क्ष्मपद्गतप्रत्येकैकवचनाभ्यां द्वित्वमेव स्पष्टीकृतम्। ननु — ब्योम-बीजेन 'व्योमगुणलक्षणा युक्ता, शक्यसंबन्धात्। चन्द्रवाचकबीजस्य तु चन्द्रगतामृतलक्षकत्वमेव वाच्यं न पुनर्जलगतरसलक्षकत्वम्, असंबद्ध-लक्षणायामतिशसङ्गात् । न च व्योमवाचकस्यापि वाय्वादिगतशब्दलक्षक-त्ववदुपपत्तिः, तत्रापि नभोगुणस्य व्यापकत्वेन स्वशक्यसमवेतव्याप्यत्वरूप-संबन्धस्य सत्त्वात् । अत एव 'प्रधानं तेजसो रूपं तद्वीजेन हि जन्यते ' इत्यनेन वचनेन तेजोरूपस्य व्यापकत्वलक्षणं प्राधान्यं शक्यसंबन्धपदर्शनायै-वोक्तम् । तन्नघायस्य हकारादावपि तुल्यत्वेनादोषात् । न च तथाऽमृत-व्याप्यत्वं जलरसस्य संभवति, तद्भाववद्भृतित्वादिति चेत्—मैवम्, अमृते

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> व्योमजन्यशब्दलक्षणाः

sपि रसस्य समवेतत्वेन लक्षणोपपत्तेः । अत एवोक्तम् ' संबन्धो विदितो लोके रसस्याप्यमृतस्य च ' इति । अमृतरसयोराश्रयाश्रयिभावलक्षणोऽभेदलक्षणो वा संबन्धो लोकप्रसिद्ध इति न लक्षणायां विवदितन्यमित्यर्थः । शक्यताऽव-च्छेदकेऽपि शक्तिरिति पक्षे रसामृतयोरभेदस्य लोकसिद्धत्वाद्रसाभिन्ना-मृतवति शक्तस्य सकारस्य रसोऽपि शक्यताऽवच्छेदक इति भावः । हादि-विद्यापक्षपातिनस्तु, 'चन्द्रबीजैः' इति बहुवचनस्य स्वानुगुणत्वं मत्वा तुष्यन्तस्त्रिभिः सकारै रसा लक्ष्यन्त इति व्याख्याय ; ननु रसस्य द्वैविध्या-त्तृतीयसकारः किमर्थ इत्याशङ्कच ; अमृतं गतोऽप्येको रसोऽस्तीति तल्लक्ष-कत्वेनोद्ग्रन्थमेव समाधाय ; नन्वेवं सित तृतीयरसाधारत्वेन भूजलभेदात्षष्ठ-महाभूतस्यापत्तिरित्याशङ्कायाम् 'संबन्धो विदितः' इति ग्रन्थमवतार्यं ; जलामृतयोः संबन्धो हि लोकप्रसिद्धः, तस्य जलनिधावेवोत्पन्नत्वात्, अतो जल एवान्तर्भाव इत्याशयपरत्वेन व्याचक्षते । तेषां रसस्येति पदस्य जलिमों लक्षणा, स्थूलसूक्ष्मपदाभ्यां पत्येकैकत्ववत्त्वेन लब्मद्वित्वविरोधश्च, जलेऽन्तर्भावे सिद्धे पुनर्वेयर्थ्यतादवस्थ्यं च । प्रत्युत जलामृतयोरभेदात्पा-तिस्विकमसृतवाचकः सकारो नापेक्षित इत्येवार्थः संभवतीति । एवं लकारस्य गन्धबोधकत्वम् 'वसुंधरागतो गन्धस्तल्लिपिर्गन्धवाचिका ' इति वचनात् ॥ ७५ ॥

These Guṇa-s originate from the Varṇa-s and are of the same number as the latter, their progenitors. The four Spars'a-s originate from the three Kāma-kalā-s and the third *Ikara*. (75)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> वसुंधरागुणो,

नन्वेकेनैव लकारेणैकविधगन्धबोधोपपत्तेरितरद्वयवैयम्थ्यम् ; अत आह—

#### भुवनत्रयसंबन्धादासीत्वेधा लकारोऽपि । ये ये यद्यज्जनकास्तेषां तेषां त एवार्थाः ॥ ७६ ॥

भुवनत्रयेण सह वाच्यवाचकभावसंबन्धाह्नकारस्य त्रैविध्यं जन्य-जनकभावसंबन्धाद्वा, 'भुवनत्रयसंबन्धात्त्रिधात्वं तु महेश्वरि 'इति वचनात्। स्पष्टमन्यत् ॥ ७६ ॥

Lakara occurs thrice (in the Mantra), as it has a bearing on the three worlds. The several letters respectively signify the several things which took their origin from them. (76)

इदानी वायुजनकानामपि ककाराणामर्थान्तरमस्तीति पूर्वोक्तस्य 'ये ये यद्यज्जनकाः' इत्यस्यौत्सर्गिकत्य नियमस्यापवादमाह—

#### ककारत्रयवाच्यास्तु सकलाः प्रलयाकलाः । विज्ञानकेवलाश्चेति त्रिप्रकारा उपासकाः ॥ ७७ ॥

प्रमातारः साधकाः पशव इत्यादिपदाभिधेया उपासकास्त्रिविधाः— अधमा मध्यमा उत्तमाश्चेति । त एवाशुद्धमिश्रशुद्धपदैः सकलादिपदैश्च क्रमेण व्यवह्वियन्ते । तत्र भेदैकदृष्टयः शिवाहंभावभावनाहीनाः कर्मैकरताः प्रथमाः । सुपक्रमलकर्माणः 'चितिश्चैत्यं च चैतन्यं चेतनं द्वयकर्म च । जीवः कला शरीरं च सूक्ष्मं पुर्यष्टकं भवेत् ॥' इति श्लोकोक्तसूक्ष्मपुर्यष्टक-संबन्धशालिनः कर्मज्ञानमार्गयोः साधारणा द्वितीयाः । निरस्तभेदाः सर्वत्र शिवैकदृष्टयः पूर्णज्ञानिनस्तृतीयाः। एते च स्वच्छन्दसंग्रहे विस्तरेण प्रपिद्धताः। ते त्रयाणां ककाराणां वाच्याः। तदुक्तम्—'अशुद्धशुद्ध-मिश्राणां प्रमातॄणां परं वपुः। कोधीशित्रितयेनास्य विद्यास्थेन प्रकाश्यते॥' इति। कोधीशः ककारः। न चाकाराणां पार्थक्यस्याग्रे वक्ष्यमाणत्वेनैकैकह-छात्मका एव हकारककारादयो वाचका वक्तव्याः, तथा च ककारे जञ्मावेन गत्वापित्रिति वाच्यम्; एकहरू एव पदत्वेन पदान्तत्वाभावात् व्यपदेशिवद्भावस्य 'टिकतो,' सुप्पितो ' इत्यादिज्ञापकेनानित्यत्वात्॥७७॥

The three kinds of Upāsaka-s (pupils), known as Sakala-s, Pralayākala-s and Vijñāna-kevala-s, are signified by the three *Ka-kāra-s* (of the Mantra). (77)

#### अकारेर्दशसंख्याकैरुच्यन्ते जीवराशयः । विद्यायाः प्राणभूतः संस्तद्वाच्येकादशः स्वरः ॥ ७८ ॥

पञ्चद्रयां द्वितीयतृतीयवणौं हृष्ठेखात्रयं च मुक्त्वाऽविशिष्टेषु दश-स्वक्षरेष्वकारा दश । तेषां जीवराशय एव वाच्याः । एकेनाप्यभिधानसंभवे दशिभरिभधानं जीवानामानन्त्यद्योतनाय । तृतीयकूटाद्याकारे तु ध्वनिस्व रूपस्यैव भावार्थप्रकरणे मूलबीजांशरूपत्वमुक्तमिति न विरोधः । एकादशः स्वर एकारः । स च विद्यालक्षणस्य मूलबीजोत्थवृक्षस्यान्तरः प्राणः सन्नपि स्वयं स्ववाची, लोकेऽपि क्षतस्य पुनः प्ररोहणादिनाऽनुमीयमानस्याध्यात्मिकवायुसंबन्धस्य वृक्षादावङ्गीकारात् । उक्तं च — 'श्रीकण्ठदशकं तद्भद्वव्यक्तस्य हि वाचकम् । प्राणभूतः स्थितो देवि तद्भदेकादशः स्वरः । एकः सन्नेव पुरुषो बहुधा जायते हि सः ' इति । श्रीकण्ठा अकाराः ।

<sup>।</sup> ०त्रितयेनात्र.

अन्यक्तो जीवः। एकादश एकारः, 'संधिरेकादशो भद्रा पद्मनाभः कुलाचलः ' इति कोशात् , 'यदेकादशमाधारं बीजं कोणत्रयात्मकम् । ब्रह्माण्डादि कटाहान्तं जगत् ' इति प्रयोगाच योगरूढोऽयं शब्दः। तस्य च शुद्धयोगापेक्षया परत्वमस्त्येव । स च प्रकृत एकोऽपि दृश्यमानो बहुरूपः परिणमते । उक्तं च कादिमते—' यदेकादशमाधारं बीजं कोणत्रयात्मकम् । ब्रह्माण्डादि कटाहान्तं जगद्यापि दृश्यते ॥ ' इति । हादिपक्षे त शुद्धयोगि-कत्वमङ्गीकृत्य श्रीकण्ठपरत्वेनैकादशपदं व्याख्याय परो द्वादशः पुरुषः परः शिवः, तद्वाचक इति व्याचक्षते । तिक्कष्टिमिति स्वर इति विशेष्येणाकार-व्यावर्तकेन सूचितम् । ननु श्रीकण्ठदशकस्यैकस्मिन्नेव श्लोके प्रतिसंबन्धित्वेन निर्दिष्टस्योपस्थित्या, एकादशोऽपि श्रीकण्ठ एवेति चेन्न, रूढिपावस्ये तादृशोपस्थितेरप्रयोजकत्वात् । कथमन्यथा ज्ञानार्णवे 'आद्यं वाग्भवमुचार्य कामबीजं द्वितीयकम् । कुमार्यास्तु तृतीयं तु त्रिपुरा परमेश्वरी ॥ ' इति त्रिपुराचकेश्वरीमन्त्रोद्धारः संगच्छताम् ? तत्र हि कुमार्याः प्रतिसंबन्धित्वेन निर्देशेऽप्याद्यद्वितीयपदाभ्यां मातृकासंबन्धिनावेव प्रथमद्वितीयौ वर्णो विव-क्षितौ, दक्षिणामृर्तिसंहिताऽऽदौ 'अं आं सौ: ' इत्यस्यैव प्रथमचकेश्वरीमन्त्र-स्योद्धृतत्वात् । अन्यथा बालाया एव त्रिपुराचकेश्वरीत्वमापद्येत । तस्मान्मा-तृकायामेकादश एवात्र याद्य इति । तार्तीयप्रथमस्य पूर्वमभिहितत्वान्नेह पुनरुट्टक्कनमित्यपि हादिपक्षे सुवचम् । परं तु न तथा सांप्रदायिकैर्व्या-<mark>रूयातम् । तथाऽपि कः प्राणवाचकोऽकारः को वा जीववाचक इत्यनिर्घा-</mark> रणं तत्पक्षे दुरुद्धरम् ॥ ७८ ॥

The several species of Jīva-s are denoted by the ten  $a \cdot k \bar{a} \cdot ra \cdot s$ . The eleventh vowel (viz., E), being the very life of the Vidya, denotes life itself. (78)

योगिनीहृदयस्थमेव पद्यं लाघ्वात्स्पष्टत्वाच निवभाति—

#### बिन्दुभिस्त्रिभिरुच्यन्ते रुद्रेश्वरसदाशिवाः । शान्तिः शक्तिश्च शंभुश्च नादत्रितयबोधनाः ॥ ७९ ॥

रुद्रस्तेजस्तत्त्वम्, 'रुद्रो वा एष यद्गिः' इति श्रुतेः। तेन पुरुषनियतिकालरागविद्याकलामायानां परिग्रहः, 'पुरुषादिकमायाऽन्तं तेज-स्तत्त्वं महेश्वरि' इति स्वच्छन्द्रसंग्रहोक्तेः। शान्तिः प्रकृतिः शुद्धविद्या च। अर्धचन्द्राद्युन्मनाऽन्तवर्णाष्टकं नादपदेनोच्यते। नादित्रतयमेव बोधनं येषां ते। करणे ल्युट्॥ ७९॥

Rudra, Īs'vara and Sadā-s'iva are indicated by the three Bindu-s. S'ānti, S'akti and S'ambhu have for their index three Nāda-s. (79)

#### एवं सप्तत्रिंशत्संख्याकपदैर्महाविद्या । षट्त्रिंशत्तत्त्वानां तत्त्वातीतस्य चाभिधात्रीयम् ॥ ८०॥

एविमित्यस्यानन्तरोदीरितश्लोकषट्कोक्तरीत्येत्यर्थः । तत्र हि व्योम-बीजपञ्चकम्, कामकलाश्चतस्रः, चन्द्रबीजे द्वे, रेफमूबीजकोधीशबिन्दुनादा-स्त्रयस्त्रयः, श्रीकण्ठदशकम्, एकादशः स्वर एकः, इति संहत्य सप्तत्रिंशत्प-दान्युपपादितानि । तेषां च तत्त्वानि षट्त्रिंशत्तत्त्वातीतं ब्रह्मैकमित्यर्थः । तानि च यथा—शिवः, शक्तिः, सदाशिवः, ईश्वरः, शुद्धविद्या, माया, कला, विद्या, रागः, कालः, नियतिः, पुरुषः, प्रकृतिः, अहंकारः, बुद्धिः, मनः, श्रोत्रम्, त्वक्, चक्षुः, जिह्वा, घ्राणम्, वाक्, पाणिः, पादः, पायुः, उपस्थः, शब्दः, स्पर्शः, रूपम्, रसः, गन्धः, आकाशः, वायुः, तेजः, आपः, पृथिवी । एतेषां स्वरूपमुत्पत्तिक्रमश्च सौभाग्यसुघोदये द्रष्टव्यः, विस्तरभयान्नेह लिख्यते। तत्र शिवशक्तिशुद्धविद्याप्रकृतयो बिन्द्वर्थाः। सदाशिवादिपुरुषान्ता नव नादार्थाः। शब्दादय आकाशादयः श्रोत्रादयो वागादयश्च पञ्च पञ्च हकारादेरथीः । अहंकारादित्रयं तु ककारत्रयस्य श्रीकण्ठानां वाऽर्थः । एकादशस्वरस्य तत्त्वातीतमर्थे इति विवेकः । यद्यपि हकारादेः शब्दाद्यर्थकत्ववदिन्द्रियाद्यर्थकत्वं नोक्तम्, तथाऽपि 'स्वरव्यञ्जन-मेदेन सप्तत्रिंशत्प्रमेदिनी । सप्तत्रिंशत्प्रमेदेन षट्त्रिंशत्तरवरूपिणी । तत्त्वाती-तस्वभावा च विद्येषा भाव्यते मया ॥ ' इति वचनबलात्तत्त्वर्थकत्वमवस्य-करूपनीयम् । न च सप्तत्रिंशतो वर्णानां सप्तत्रिंशति तत्त्वेषु क्रमेण शक्तिर-स्विति वाच्यम् , हकारादौ क्लप्तशक्तिपरित्यागस्य शक्त्यन्तरस्वीकारस्य चापत्तेः। न च भवत्पक्षेऽप्येकस्यानेकार्थकत्वं दोष इति वाच्यम्, एकत्र शक्तिः परत्र लक्षणेति सुवचत्वात् । न च युगपद्वत्तिद्वयविरोधः, एतद्वचन-बलादेव सप्तत्रिशंत्त्वस्य शक्तताऽवच्छेदकत्वाङ्गीकारेण पूर्ववत्तस्यादोषत्वात् , केवलहकारस्यैव व्योमवाचकत्वादिना प्रमितत्वेन तद्विरोधस्योद्भावने तु वृत्ति-द्वयविरोधेऽकिंचित्करत्वस्य सुवचत्वाच ; प्रमाणप्रमितत्वाविशेषादापततो-ऽनेकार्थत्वस्यापि हर्यादिपदवददोषत्वाच । क्टिप्तशक्तिपरित्यागस्तु न सर्वथा प्रामाणिकः । ननु प्रथमे sंशे विद्यायामष्टपञ्चाशद्वर्णा उक्ताः, कथमिह सप्त-त्रिंशत्त्वेन गण्यन्त इति चेत्, सत्यम्। न पुनरत्र वर्णगतेयं संख्या कण्ठरवेणोक्तवचने श्रूयते येनैवमुच्येत । श्रूयमाणं संख्यामात्रं तु पदनिष्ठः त्वेनाप्युपपन्नम् , अर्धचन्द्रादिवर्णाष्ट्रकस्यैकपदत्वात् , चतुरवयवककामकला-वन्नादस्याष्टावयवकैकवर्णत्वाङ्गीकारेऽपि क्षतिविरहाच । अत एव न्नैपुरमन्त्रे समूहमूलकारणभूते महामेरावर्धचन्द्रादीनामष्टानामप्यर्धचन्द्रत्वरूपैकवर्णात्मक-

त्वमङ्गीकृत्य 'नवाक्षरो महामेरुरयं ब्रह्माण्डगोलकः ' इत्यादिव्यवहारस्तन्तेषु दृश्यते । वस्तुतोऽर्धचन्द्रादेः स्थानस्वरूपादिभेदान्नैकवर्णत्वं युक्तम् , काम-कलाऽवयवेषु तु न तथेति वैषम्यम् । अत एव मूले पदैरित्युक्तम् । 'शक्तं पदम् ' इति तल्लक्षणाच्छक्तैरित्यर्थः । न च ' सुप्तिङन्तं पदम् ' इति पाणि-नीयस्त्रात् 'ते विभक्त्यन्ताः पदम्' इति न्यायस्त्राच्च 'शक्तं पदम्' इत्याधुनिकपरिकल्पितपरिभाषाया अप्रमाणत्वादिह पदत्वं न युज्यत इति वाच्यम् , तथाऽप्यर्थवत्त्वेन प्रत्यक्षरं प्रातिपदिकसंज्ञायां सुबुत्पत्तेः, किचि-द्वचत्ययादिना कचिच्छाकल्यमतेन कचित् 'सुपां सुछुक्—' इत्यनेन च लोपस्वीकारात्। न चैवं ककारेषु जद्दवापत्तिः, 'किति,' 'पिति ' इत्यादि-ज्ञापकरेकाक्षरपदे तदनित्यताया ज्ञापनादिति । 'स्वरव्यञ्जनमेदेन' इत्य-स्यायमर्थः — स्वरव्यञ्जनयोरभेदविवक्षामपवदितुं भेदेनेत्युक्तम् । अभेदे विव-क्षित एव हि तयोरङ्गाङ्गिभावो लोकसिद्धः। तथा हि—व्यञ्जनानि तावस्वराङ्गाणि । तत्र ककारसकारहकारलकारा दशसंख्याकास्तु स्वस्वाव्य-वहितोत्तरक्षणोच्चार्यमाणश्रीकण्ठानामङ्गानि । हृहेखाऽऽद्यहकारास्तु स्वस्व-पूर्वीचार्यमाणलकारीयश्रीकण्ठानामेवाङ्गानीति यद्यपि 'संयोगादि' (प्रा० २१-४) इति सूत्रेण प्रतिभाति ; तथाऽपि 'नान्तस्थापरमसवर्णम्' (पा० २१-७) इति सूत्रेण परेषामेवाङ्गानीति वाच्यम् । रेफास्तु सबिन्दुककाम-कलानाम्, अनुस्वारा अपि तासामेवेति वस्तुस्थितिः। तदेतत्सर्वे याजुर्वे-दिकपातिशाख्यस्त्राणि त्रिभाष्यरत्नादितद्वचाख्यानानि च जानानानां स्पष्टतरम् । प्रकृते त्वियान्विशेषः । बिन्दवो हि स्वोत्तरोच्चार्यमाणनादारूय-स्वरस्यैवाङ्गानि न पुनः कामकलानाम्, 'तत्प्रस्वरम्, (प्रा० २१-२) इति प्रातिशाख्यसुत्रस्यात्र प्रवृत्तेः । यो हि स्वरात्पूर्वमनुस्वारो नोचार्यते

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> कचिद्धल्डयादिना,

स एव स्वपूर्वस्वराङ्गमिति 'अनुस्वारः—' (पा० २१-६) इति स्नूत्रस्य विषयः। न हि लोकवेदयोः कापि संहितायामनुस्वारोत्तरं स्वरोचारणं ह्ययते । मकारनकार्योर्हि सतोईलि झलि च परेऽनुस्वारविधिः 'मोऽनु-स्वारः,' (८-३-२३) 'नश्चापदान्तस्य झलि' (८-३-२४) इति पाणि-नीयस्त्रयोरुपलभ्यते । तस्य च ययि परे परसवर्णवर्णान्तरताऽऽपत्तिविधाना-च्छषसहारूयराहुकूटे ' हंसः ' इत्यादावात्मलाभ इत्याशयेन वेदमात्रमधिकृत्य पृष्ट्तेन प्रातिशाख्यमुनिनाऽनुस्वारमात्रस्य पूर्वाङ्गत्वम् 'अनुस्वारः—' (पा० २१-६) इति सूत्रेणोक्तम्। तस्य च 'व्यञ्जनमपराङ्गं विरामे छुप्यते ' इत्यादिसामवेदीयफुछस्त्रायुक्तानि सामविशेषेषु प्रयोजनानि विस्तरभयाद्-नुपयोगाच नेहो छिखितानि । न चात्रापि प्रथमद्वितीयकूटस्थानुस्वारयोईकार-सकारपूर्वत्वेन परसवर्णादिवर्णान्तरभावाभावात् पूर्वाङ्गताऽsपत्तिरिति वाच्यम् , कूटानां पार्थक्येनोचारणे स्वरपरत्वान्मिलित्वोचारणे तु विन्द्वादिनवकस्योत्तर-कूटे प्रवेशविधानेन हकारादिपूर्वत्वाभावात् । वस्तुतस्तु, हल्त्वमेव हि व्यञ्ज-नत्वम् । कथमन्यथा 'हलोऽनन्तराः संयोगः' (१-१-७) इति सूत्रोक्ता संयोगसंज्ञा 'हंसः ! इति सकारे स्यात् ? तद्भावे च हकारीयाकारे 'संयोगे गुरु' (१-४-११) इति स्त्रेण गुरुसंज्ञा न सिध्येत्। इष्टा हि सा। तदेतच्छन्द:शास्त्रीये 'धादिपरः' इति पिङ्गलसूत्रे च्छन्दोभास्करे प्रपश्चितमस्माभिः। तथा च 'संयोगादि' (प्रा० २१-४) इति प्राति-शास्यस्त्रेण संयुक्ताक्षरादिमन्यञ्जनस्य पूर्वाङ्गत्वं विद्धतैव चारितार्थ्यात् 'अनुस्वारः-' (प्रा० २१-६) इति पृथग्योगो व्यर्थः । न ह्यवसाने स्वरे वा परे लोकवेदयोरनुस्वारः कापि दृश्यते, येन तत्सार्थक्यं भवेत्। तस्मात्पृथवस्त्रकरणस्य श्रीविद्याऽनुस्वार एव विषय इत्यवश्यं वक्तव्यम् । तेन च कामकलानामेव बिन्दवोऽङ्गानि, नादस्तु द्वितीयतृतीयस्वरवद्व्यञ्ज-

नाङ्गक एव स्वरो भविष्यतीति दिक् । अयं चाङ्गाङ्गिभावः 'चतु-विंशत्यक्षरा गायत्त्री 'इत्यादौ वेदे लौकिकच्छन्दः सु पक्कतेऽपि पञ्चदशत्व-षोडशत्वाद्युपपत्त्यर्थमुपयुज्यते, अङ्गाङ्गिनोरभेदविवक्षया तदभिन्नप्रधानाक्षरगण-नयैव संख्यापूर्तेरावश्यिकत्वादिति वस्तुस्थितिः । तदपवादाय 'स्वरव्यञ्जन-मेदेन ' इत्युक्तम् । अङ्गाङ्गिनोर्भेद एव प्रकृतार्थे कार्यो न पुनरमेदो विवक्षणीय इत्यर्थः । हादिविद्यायां हि द्वितीयतृतीयाक्षरयोरपि सन्यञ्जनकत्वेन षष्टिरक्षराणि । अर्धचन्द्रादेरेकवर्णत्वाङ्गीकारेऽपि तावदेकोनचत्वारिंशत् । बिन्दूनामपि नादेषु मेलनेनैकवर्णत्वस्वीकारे तु षट्त्रिंशत्। शक्तानि तु तत्र चत्वारिंशत्, व्योमबीजषट्कं मायात्रयं कारणबिन्दुरेको रेफचन्द्रबीज-भूबीजकोधीशबिन्दुनादानां त्रयं त्रयं द्वादश श्रीकण्ठा इत्येव तद्थोंप-पादनादिति न कथंचन सप्तत्रिंशत्ता संपद्यते । यद्यपि स्वराः पञ्चदश व्यञ्जनान्यष्टादश बिन्दवस्रयः सर्ववर्णसमष्टिरेकेति सप्तत्रिंशता तदुपा-सकैरुपपाद्यते, यदुक्तं कामकलाविलासे—'अज्व्यञ्जनबिन्दुत्रयसमष्टिमेदै-र्विभाविताकारा । षट्त्रिंशत्तत्त्वात्मा तत्त्वातीता च केवला विद्या ॥ ' इति ; तथाऽपि संख्यायाः पृथङ्निवेशित्वस्वाभाव्येन व्यष्टिवेषेण गणितस्य पुनर्गणनं गोणम् , पञ्चदस्यां षोडशीत्वापादकं च । किं च, अङ्गाङ्गिनोर-मेदस्य लोकसिद्धस्यापवादाय भेदेनेति कण्ठरवेणोक्तेलीकसिद्धभेदानां पञ्चदशानां वर्णानामभेदेन गणनस्य कुतो लाभ इति विचार्यम् । यद्यपि मेदपदस्य 'संमेदः सिन्धुसंगमः' इत्यादौ संगमार्थे प्रसिद्धत्वादिह स्वरव्यञ्जनानां सर्वेषां मेळनेनेत्यप्यर्थः सुवचः; तथाऽपि मेदपदस्य वृत्तिक्केशः, समित्यनुपसृष्टस्य तादशार्थावाचकत्वं च । किं च, यथा तावत् 'व्याप्ता पञ्चदशाणैः सा ' इत्यनेन सामान्यतः पञ्चदशसंख्याकाक्षर-कत्वमुक्त्वा तदुपपादनाय तद्ि्रमग्रन्थे 'पञ्चभिश्च तथा पड्भिः' इति

विशिष्य कथनम्, तथैव 'स्वरव्यञ्जनभेदेन सप्तत्रिंशस्त्रभेदिनी' इत्यादिना सामान्येन सप्तत्रिंशत्संस्याकाक्षरकत्वं प्रतिज्ञाय तद्यिमग्रस्थेन 'व्योमबीजैस्तु विद्यास्थैः ' इत्यादिना 'नादत्रितयबोधनाः ' इत्यन्तेन विविच्य तदुप-पादनमित्यविवादम् । तत्र चोक्तरीत्या चत्वारिंशतोऽप्युपपादनादुपक्रमोप-संहारविरोधो दुरुद्धरः। किं च, 'बिन्दुभिस्त्रिभिरुच्यन्ते रुद्देश्वरसदाशिवाः। शान्तिः शक्तिश्च शंभुश्च नादत्रितयबोधनाः ॥ ' इत्येकस्मिन्नेव श्लोके बिन्दुत्रयनादत्रययोरर्थवर्णनेन बिन्दुत्रयस्य सप्तत्रिंशःसंख्यापूर्त्यर्थमुह्नेखो नादत्र-यस्य तु त्याग इत्यत्र तु स्पष्टं पक्षपात एव मूलमिति । एतेन कादिविद्यायां सप्तत्रिंशत्त्वसिद्धचर्थे द्वितीयतृतीयाक्षरयोः संध्यक्षरत्वात्प्राति-स्विकं द्वचात्मकत्वेन गणनाक्केशः प्राचामपास्तः ; हृहेखास्वपि तथाऽऽपत्त्या <sup>'</sup>प्रकृतबाधकापादकश्च । तस्मानादत्रयमेलनेनैव सप्तत्रिंशत्ता । स्पष्टमेतद्यो-गिनीहृद्ये हुलेखात्रयसंभूतैस्तिथिसंख्यैस्तथाऽक्षरैः ' इत्यसकृत्प्रतिहृलेखं पञ्चानामक्षराणां गणनात् । तस्माचोगिनीहृदये संप्रदायार्थप्रकरणं सर्वे कादि-विद्यायामेव स्वरसमिति निष्पक्षपातं कृतमतयो विदांकुर्वन्तु । अयमत्र निष्कर्षः — तत्तदक्षरैर्वाच्याल्ँ रुक्ष्यांश्च पदार्थानु द्दिश्यैकादशस्वरेण तत्त्वा-तीतब्रह्माभेदो विधीयते । एवं विद्याऽवयवाक्षरसमूहवाच्यपदार्थसमुदाया-स्मकत्वात् 'विश्वं विद्याऽभिन्नम्' इत्यपि विधीयते । भावार्थे हि शिवशक्तिजन्यत्वज्ञाप्यकशिवशक्त्यभेदविधेयको विद्याजगदुभयोद्देश्यक एको बोधः । विश्वजनकजन्यत्वज्ञाप्यकविश्वामेदविधेयको विद्योद्देश्यकश्चैकः । इह तु विद्योद्देश्यको विश्वान्तर्गतयावलप्दार्थपातिस्विकवाचकाक्षरैकघटितल्व-ज्ञाप्यकविश्वामेदविधेयक एकः, विश्वोद्देश्यकविद्याऽमेद्विधेयकश्चान्यो बोध इति भेदः ॥ ८० ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> प्रत्युत बांधकाँ ब

Thus, by the Pada-s (words) thirty-seven in number, this Mahā-vidyā severally denotes the thirty-six Tattva-s and the (thirty-seventh) one which transcends them. (80)

तदेतदभिसंधायाह—

#### जन्यजनकयोर्भेदाभावाद्याच्यस्य वाचकेनापि । ब्रह्मणि जगतो जगति च विद्याऽभेदस्तु संप्रदायार्थः॥८१॥

ब्रह्मणि जगत इत्यत्र, अभेद इति शेषः । सम्यग्गुरुशिष्यपारंपर्य-क्रमायातमर्यादाऽनुसारेण दीयत इति संप्रदायार्थः ॥ ८१ ॥

As there is no difference between the cause and its effect, between the Vācya (the thing signified) and its Vācaka (the word which signifies the thing), and between *Brahman* and the Universe, so also the Universe and this Vidyā are identically related to each other. This is *Sampradāyārtha*. (81)

अथ निगर्भार्थमाह—

# परमिश्वे निष्कलता तद्भिन्नत्वं स्वदेशिकेन्द्रस्य । तत्करुणातः स्वस्मिन्नपि तद्भेदो निगर्भार्थः ॥ ८२ ॥

परमशिवः कामकलास्वरूपनिर्णयावसरे निष्कृष्य कथितं ब्रह्म । तत्र निष्कलता तदितरपदार्थाभावः, तदितरस्य सर्वस्यापि दुःखजनकत्वात् , 'द्वितीयाद्वै भयं भवति' इति श्रुतेः । इति प्रथमक्टार्थः । तेन ब्रह्मणा स्वीयस्य देशिकेन्द्रस्य श्रीगुरुचरणानाममेदः, तेषां ब्रह्मामेदभाव-नादाढर्चेन तदमेदस्य सिद्धत्वादिति द्वितीयकूटार्थः। तत्करुणातः स्वकृताव्य-भिचरितभक्तिपुरःसरदृढतरसेवासंपादितप्रसादजन्यगुरुकरुणाकरिवतकटाक्ष -निरीक्षणबलात्स्वस्मिन्नपि साधके ब्रह्मामेदः सिध्यतीति तृतीयकूटार्थः। स्वस्य गुरुद्वारा शिवगर्भे प्रवेशसंपादकत्वादेतज्ज्ञानस्य विषयः शिव-गुर्वात्मैक्यं निगर्भार्थपदवाच्यम्॥ ८२॥

Flawlessness (non-admixture with other things) in Parama-s'iva (the Supreme Being), the identity of one's Des'ikendra (revered Guru) with that (Supreme Being) and, through his (Guru's) grace, of one's self with that (Supreme Being); this is the Nigarbhārtha. (82)

अथ परदेवताया विद्यायाश्चकराजस्य श्रीगुरोरात्मनश्चैक्यं कौलिकार्थ इत्युच्यते, सर्वेषां ब्रह्माभेदेन सजातीयत्वात, सजातीययूथस्य कुलपद-वाच्यत्वात्, 'सजातीयैः कुलं यूथम् ' इत्यमरोक्तेः । अयं च पञ्चानामभेदः समानधर्मवत्त्वेन सिषाधयिषितः । स च समानो धर्मः 'गणेशग्रहनक्षत्र-योगिनीराशिरूपिणीम् । देवीं मन्त्रमयीं नौमि मातृकापीठरूपिणीम् ॥ ' इति तन्त्रराजोक्तगणेशादिषट्कात्मकत्वाख्यः । तत्र परदेवतायां प्रथमं गणेशत्वमुपपादयति—

#### माता निरुपमतेजोमय्याः स्वस्या मरीचिरूपाणाम् । आवरणदेवतानामीशत्वादुच्यते गणेशीति ॥ ८३ ॥

'न तत्र सूर्यो भाति ' इत्यादिश्रुत्या प्रतिपादितानविधकतेजो-रूपब्रह्मणो मरीचय एवावरणदेवताः। ताश्चैकादशोत्तरशतसंख्याकाः। तन्त्रमेदेनान्या अपि प्रतिपादिताः । तादृशदेवतागणस्येशत्वाद्गणेशीत्युच्यते माता ॥ ८३ ॥

'Mātā' (the Mother) being the presiding Deity of the (Gaṇa of) Āvaraṇa-devatā-s (subsidiary deities surrounding Her) in the form of rays of incomparable brilliance of Hers, is known as Gaṇes'ī. (83)

#### इच्छाऽऽदित्रिसमष्टिर्गुणत्रयाढ्याऽनलेन्दुरविनेत्रा । एवं नवभिर्योगाद् ग्रहरूपेत्युच्यते माता ॥ ८४ ॥

इच्छा ज्ञाना कियेति शक्तित्रयसमष्टिरूपा माता। तदुक्तं संकेत-पद्धतौ—'इच्छा शिरःप्रदेशेऽथ ज्ञाना च तद्धोगता। किया पदगता ह्यस्याः' इति । गुणविशिष्टस्य श्वलब्रह्मणोऽवयवरूपा एव गुणा इति व्यवहियन्ते । आदित्यादिग्रहाणां नवसंख्याकत्वान्नवसंख्याकावयवशालि-त्वमेव प्रकृते ग्रहत्वं विवक्षितम् । एवमेव नक्षत्रादिषु बोद्धव्यम् ॥ ८४ ॥

The Mother, the aggregate of the three S'akti-s, Icchā and others, having the three Guna-s and with Anala (the fire), Indu (the moon), and Ravi (the sun) as her three eyes, thus composed of the (above) nine, is known as Graha-rūpā (assuming the form of the nine Planets). (84)

इन्द्रियद्शकेनान्तःकरणचतुष्केण विषयदशकेन । प्रकृतिपुरुषगुणतत्त्वैर्जाता नक्षत्ररूपिणी माता ॥ ८५ ॥ ज्ञानेन्द्रियाणि श्रोत्रादीनि पश्च, कर्मेन्द्रियाणि वागादीनि पञ्चेति दशेन्द्रियाणि, मनो वृद्धिरहंकारश्चित्तं चेत्यन्तःकरणचतुष्कम्, शब्दादयो वचनाद्यश्च विषया दश । प्रकृतिगुणत्रयसाम्यावस्था, पुरुषः, सत्त्वादि-गुणत्रयसमष्टिरूपं सुखदुःखमोहमूलं गुणतत्त्वम् । एवं सप्तविंशतिसंख्या-कत्वात्रक्षत्ररूपत्वं मातुः ॥ ८५ ॥

The Mother becomes Nakṣatra-rūpiṇi, assuming as she does the twenty-seven forms denoted by the ten Indriya-s, the four Antaḥ-karaṇa-s, the ten Viṣaya-s (the objects of senses), Prakṛti, Puruṣa and Guṇa-tattva. (85)

नरपतिरविकाष्ठाषट्समुद्रहिसंख्यै-रकडबवहपूर्वेरक्षरैर्वेष्टिताभिः । डरलकसहवर्णाद्याकिनीभिस्तु षड्भि-र्घटिततनुरितीयं कथ्यते योगिनीति ॥ ८६ ॥

नरपतयो राजानः षोडश । रवयो द्वादश । काष्ठा दिशो दश, कध्वाधोदिग्द्वयस्याप्यष्टभिर्दिग्भिः साहित्यात् । समुद्राश्चत्वारः, 'पयोधरी-भृतचतुःसमुद्राम् ' इत्यादौ तथैव समुद्रगतसंख्याप्रसिद्धेः । षोडशादिसंख्या-नामकाराद्यक्षरैर्यथासंख्यमन्वयः । अकाराद्याः षोडश स्वरा अमृताऽऽदि-तद्देवतोपलक्षकाः । कादिठान्ता द्वादश वर्णाः कालराज्यादीनामुपलक्षकाः । डादिफान्ता दश डामर्यादीनाम् । बादिलान्ताः षड् बन्धिन्यादीनाम् । वादिसान्ताश्चत्वारो वरदाऽऽदीनाम् । हक्षौ द्वौ हंसवतीक्षमावत्योरुपलक्षकौ । डकारादि वर्णषट्कमादिभूतं यासामाकिनीनां ता डाकिन्यादयः ।

तेनामृताऽऽद्यावृता डाकिनी, कालराज्याद्यावावृता राकिनी, इति प्रकारेण षड्भिस्त्वगसृङ्गांसमेदोऽस्थिमज्जाधिपतिभिर्विशुद्धचनाहृतमणिपूरस्वाधिष्ठान-मूलाधाराज्ञाचकाणां तत्तद्देवताऽऽवरणशक्तिसमानसंख्याकतत्तदीयदलिविष्ट-तावत्तावत्संख्याकदेवीसंवृतानां कर्णिकासु निविष्टाभिर्डाकिनीराकिनीलािकनी-कािकनीसािकनीशिर्विटिता तर्नुर्यस्याः सा योगिनीत्युच्यत इत्यर्थः । यद्यपि 'त्वगसङ्गांसमेदोऽस्थिमज्जशुकाणि धातवः' इति भिषजां घण्टा-धोषेण धातवः सप्त, तद्धिपतिरिष यािकनीनाम्ना सहस्रारपद्मेऽमृताऽऽदि-सकलशक्तिवृन्दाधिष्टितदलिकमीिरिते तिष्ठतीित तन्त्रेषु प्रसिद्धम्, षोढान्यासे ऽपि कचित्तन्त्रेषु तस्या न्यासो दृश्यते ; तथाऽपि योगिनीहृदये षण्णामेव न्यासविधानादमृताऽऽदिशक्त्यतिरिक्तशक्तेरावरणकृपाया अभावेनैतत्त्वद्क-समष्टचात्मकमातृत्वेन च पार्थक्याभावाद्योगिन्यः षडेव । यदाह — 'विशुद्धो हृदये नाभौ स्वाधिष्ठाने च मूलके । आज्ञायां धातुनाथाश्च न्यस्तव्या डादि-देवताः । अमृताऽऽदियुताः सम्यग्ध्यातव्याश्च सुरेश्वरि ॥ ' इति ॥ ८६ ॥

(She) is styled Yoginī as her body is made up of the six Ākinī-s having Da, Ra, La, Ka, Sa and Ha as their initial letters, surrounded respectively by the letters beginning with A, Ka, Da, Ba, Va and Ha, which are respectively sixteen (indicated by the Samketa, Nara-pati), twelve (indicated by Ravi), ten (by Kāṣṭhā, directions), six, four (by Samudra) and two in number.

पञ्चभिर्नागकूर्माद्यैः प्राणापानादिपञ्चभिः । जीवात्मपरमात्मभ्यां चैषा राशिस्वरूपिणी ॥ ८७ ॥ आद्यादिपदाभ्यां कृकरदेवदत्तधनंजयानां व्यानोदानसमानानां च संग्रहः। एवं द्वादशात्मकत्वाद्वाशिरूपिणी जगन्माता। पीठानां गणेशादि-समानसंख्याकत्वात्तदात्मकत्वोक्त्यैव तदुक्तप्रायमिति न पुनः पृथवसंरम्भः॥

She is Rās'i-svarūpiņī (assuming the form of the Zodiacal signs) being made up of the five beginning with Nāga and Kūrma, the five beginning with Prāṇa and Apāna, Jīvātman and Paramātman. (87)

अथ विद्यायां गणेशादिरूपत्वमुपपादयति—

अकथादिकषोडशाक्षरात्मकतार्तीयककामवाग्भवै: । घटिता च पराऽऽदिवाग्गणैरिति विद्याऽपि गणेशरूपिणी ॥

अकारादिषोडशस्वरात्मकं तार्तीयं शक्तिकूटम् । कादितान्ताक्षर-रूपं द्वैतीयीकं कामराजकूटम् । थकारादिसकारान्ताक्षरमयं प्राथमिकं वाग्भवकूटम् । पराऽऽदिवाक्चतुष्टयरूपं चैतद्वचष्टिसमष्टिभेदेन । अतः शब्दगणस्येशत्वाच्छीविद्याऽपि गणेशरूपा । वैतालीयं छन्दः ॥ ८८ ॥

The Vidya also is Gaņes'a-rūpiņī for the reason that she is composed of the sixteen letters each beginning with A, Ka and Tha of the third S'akti), the Kāma-rāja- and the Vāg-bhava- Kūṭa-s and the Vāg-gaṇa-s (word-groups) beginning with Parā. (88)

बिन्दुत्रयनादत्रयतदन्यकूटत्रयैर्प्रहत्विमह । नक्षत्रत्वं च दशाकाराणां व्यञ्जनैरपार्थक्यात् ॥ ८९॥

बिन्दुनादनिर्मुक्तं कूटमेकं बिन्दुरेको नाद एकः, एवं प्रतिकूटं त्रयं त्रयमित्यर्थः । तदुक्तम्—'बीजबिन्दुध्वनीनां च त्रिकूटेषु प्रहात्मिका' इति । बिन्दवश्च ध्वनयश्चेति द्वंद्वोत्तरं बीजानां बिन्दुध्वनय इति तत्पुरुषात् । तेन च बीजबिन्दुध्वनीनामिति पदेन षड् गणिता भवन्ति । तेषां षण्णां त्रिकूटेषु ; अर्थात्तदतिरिक्तेषु त्रिषु मेलनेनेति शेषः । षष्ठ्या वा संबन्धित्वमर्थः । तैः षड्भिः संमेल्य गणितेषु कूटेषु सत्सु ग्रहास्मिका विद्या भवतीति योजना। ये तु बीजपदेन हकाररेफेकारसमूह-मात्रम्, तानि च बिन्दवश्च ध्वनयश्चेति त्रिपदद्वंद्व इति व्याख्याय वीजमात्रेणावयवविश्लेषसचिवेन ग्रहत्वमुपपादयन्ति तेषामितरांशवैयर्थ्यम्, संपूर्णाया विद्याया एव गणेशनक्षत्राद्यात्मकत्वोक्त्या प्रकृते विद्यैकदेशस्यैव ग्रहत्वोपपादने कचिदेकदेशे कचित्संपूर्णायामिति वैरूप्यं च। यथा च योगिन्यादेरपि नैकदेशरूपताऽऽपत्तिस्तथाऽनुपदमेव वक्ष्यामः । किं च, बिन्दुनिर्मुक्तस्य बीजत्वाभावाद्वीजपदेन परामर्शोऽपि नोचितः। कथ-मन्यथा 'शुद्धं बिन्दुयुतंम्' इत्यादिदशविधमातृकान्यासान्तर्गतशुद्धः मातृकान्यासप्रकरणे बिन्दुविनिर्मोके सति केवलानामक्षराणां बीजत्वा-भावापत्त्या बिन्दुयुतन्यासे पौनरुक्त्येऽपि सबिन्दुक एव शुद्धन्यासः कार्य इति सांप्रदायिकानामुक्तिः संगच्छत इति दिक् । संप्रदायार्थ-प्रकरणे सप्तत्रिंशद्वर्णा उक्ताः । तेषु दश श्रीकण्ठानां स्वस्वव्यञ्जनैः सह गणने दशसंख्याया बाघे सप्तविंशतिरवशिष्यन्ते ; तेन च नक्षत्रात्मकत्वं सिद्धमित्याह — नक्षत्रत्वं चेति । तदुक्तम् — 'हल्लेखात्रय-संभूतैस्तिथिसंख्यैस्तथाऽक्षरैः । अन्यैद्वीदशभिवीणरेषा नक्षत्ररूपिणी ॥ ' इति ॥ ८९ ॥

<sup>1</sup> वीजन्नय •

Again (She) attains the form of the Graha-s in virtue of her being composed of the three Bindu-s, the three Nāda-s and the remaining portions of the three Kūṭa-s. Similarly she attains the form of the Nakṣatra-s, as She is composed of thirty-seven Akṣara-s, (the ten Akṣaras of which are inseparable from the twenty-seven consonants and therefore not to be taken into account).

### हुञ्जेखाभिरितसृभिरतदन्यकूटैश्च योगिनी योगात् । राज्ञीभृताऽप्येषा तिसृणां पूर्वाक्षेरेरैक्यात् ॥ ९०॥

ह्छेखात्रयं तद्विनिर्मुक्तं कूटत्रयं चेति षड्भियोंगादेषा विद्या योगिनी । तिसृणां हृछेखानां पूर्ववर्णेर्छकारैः सह गणनायां द्वादश-संख्याकावयवशालित्वाद्वाशिरूपा अप्येषा । उक्तं च—'विद्याऽन्तर्भूत-शक्त्याद्यैः शाक्तैः षड्भिरथाक्षरैः । योगिनीत्वं च विद्याया राशित्वं चान्त्यवर्जितैः ॥' इति । विद्याऽन्तर्भूता ये शक्तेराद्यभागाश्चतुःपञ्चन्यक्षर्-रूपास्त्रयः, तैः शाक्तैः शक्तिभिः । स्वार्थे तद्धितः । साहित्यरूपसंबन्धार्थे वा । तिस्रिभः शक्तिभः सहितैः । तेन षट्संख्यामापन्नेरित्यर्थः । केचित्तु—शाक्तपदेन लकारास्त्रयः; तेषामेव शक्त्याद्यैरिति विशेषणमः; तच शक्तिसाहि-त्यद्योतनायः; तेन च षट्संख्यापूर्तिः ; एवं च त्रिभिर्लकारेस्तिस्पिर्मिर्लज्जा-भिश्चेत्यर्थः—इति व्याचक्षते । तेषां मते विद्यैकदेशस्यैव योगिनीरूपत्वात् 'योगिनीत्वं च विद्यायाः ' इत्युक्तिस्वारस्यभङ्गापत्तिः. विद्यैकदेशे विद्यापदस्य लक्षणाऽऽपत्तेः । इदं तु चिन्त्यम्—शक्त्याद्या लकारास्त्रयः शाक्ताः सकारास्त्रय इति स्पष्टतरमः ; हादिविद्यापक्ष एवास्य स्वारस्ये सत्यिप शक्तपदं

लकार्थकत्वेन किमिति व्याख्यातं तत्पक्षपातिभिरिति। 'अन्त्यविजितैः ' इत्यस्यान्त्यानां मायानां पार्थक्येन गणनं वर्जनीयमित्यर्थः। अर्थात्संनि-हितैर्लकारैमेंलनेनेति भावः। ये तु यथाश्रुतं व्याचक्षते तेषाम् 'विद्यायाः' इति स्वारस्यं भज्येत । अथ वा, राशीनां सपादनक्षत्रद्वयात्मकत्वेन नक्षत्रत्वोक्त्येव पूर्णविद्याया राशित्वं सिद्धम्; एकदेशेऽपि तदस्तीति विशेषद्योतनायान्त्यविजितैरित्युक्तिः॥ ९०॥

Further She is Yogini as She is composed of the three Hṛl-lekhā-s and other Groups besides them. Also, She assumes the form of the Zodiacal signs, as She is composed of the nine letters of the three Hṛl-lekhā-s and the La-s which precede them. (90)

एवं गणेशादिषट्कत्वस्य विद्यायां देव्यभेदसाधकत्वे स्थितेऽपि विद्यायां देवीरूपान्तरत्वस्य वचनवलादेव सिद्धत्वेन रामकृष्णादिवदभेद-स्यापि सिद्धत्वेनाभेदेनैव हेतुना षट्कत्वं साधयति-

देच्या रूपान्तरत्वेन विद्यायास्तदभेदतः । गणेशग्रहनक्षत्रयोगिनीराशिपीठता ॥ ९१ ॥

अथ चकराजे गणेशादित्वमाह—

रेखादलकोणगणैर्घटनाचके गणेरात्वम् । त्रैलोक्यमोहनाचैर्नवभिश्चकैर्यहत्वं च ॥ ९२ ॥ रेखाश्चतुरश्चास्तिस्रो वर्तुलास्तिसः । दलानि चतुर्विशतिः । कोणाः पञ्चचत्वारिशत् । त्रैलोक्येति । सर्वानन्दमयान्तैरिति शेषः । रेखाभिस्ति-स्वभिरकथादिमयीभिर्मध्यित्रकोणगाभिर्गणेशत्वं वदतां चक्रैकदेशे तदापत्त्या वैरूप्यं दोषः ॥ ९२ ॥

As the Vidyā is of the same form as the Devī and is therefore identical (in quality) with Her, in respect to Gaņes'a, Graha, Nakṣatra, Yoginī, Rās'i and Pīṭha, (there is complete identity between the Vidyā and the Devī).

The (S'rī-vidyā) Cakra being composed of Gaṇā-s of Rekhā-s (lines), Dala-s (Petals) and Koṇa-s (angles), attains Gaṇes'a-tva (the quality of Gaṇes'a) and also Graha-tva (the quality of the Graha-s) being composed of the nine Cakra-s beginning from Trai-lokyamohana. (92)

#### वृत्तत्रयधरणीत्रयमन्वश्राणां विभज्य गणनेन । सप्तभिरितरैश्चकैश्चके नक्षत्ररूपत्वम् ॥ ९३ ॥

द्वयोः पद्मयोः कर्णिकावृत्ते द्वे, एकं बहिर्वृत्तमिति त्रयम् । घरणीत्रयं भ्रगृहरेखास्तिस्रः । मन्वश्राणि चतुर्दश कोणाः । इतरैः, त्रैलोक्यमोहनसर्व-सौभाग्यदायकातिरिक्तैः । वृत्तत्रयमन्वश्रबहिर्दशारैरिति केचित् ॥ ९३ ॥

There is in the Cakra, Nakṣatra-rupa-tva in virtue of its being composed of three Vṛtta-s (circles), three Bhu-gṛha-rekha-s (lines), fourteen Koṇa-s (angles) and seven other Cakra-s got by counting by separation. (93)

#### स्थितिसंहितिचके द्वे पद्मे द्वे वृत्तभूगृहे च दे । एवं षड्भियोगाच्छ्रीचकं योगिनीरूपम् ॥ ९४ ॥

बिन्दुत्रिकोणवसुकोणाः संहतिचक्रम्, दशारे द्वे चतुर्दशारं च स्थितिचक्रम्, अविशिष्टं सृष्टिचक्रमित्येतित्विप्रकारकत्वं चक्रसंकेते स्पष्टम् । पद्मे वसुदलपोडशदले । वृत्तमेकं भृगृहत्वेनैकम् । अष्टभिः कोणैर्काह्मचादि-योगिनीरूपत्वं वदतां त्वतिवैरूप्यम् ॥ ९४ ॥

The S'rī-cakra assumes the form of Yoginī, as the two Cakra-s representing Sthiti (Preservation) and Saṃhṛti (Destruction), the two Padma-s (lotuses) and two (others), Vṛtta and Bhū-gṛha go to compose it. (94)

#### पञ्चचतुःशक्त्यनला बिन्दुर्वृत्तं च भूबिम्बम् । एवं द्वादशसंख्यैर्घटनाचकस्य राशित्वम् ॥ ९५ ॥

स्वाभिमुखाम्रत्रिकोणानि शक्तय इत्युच्यन्ते । तानि पञ्च । पराङ्मु-खाम्रत्रिकोणान्यनलाः । तानि चत्वारि । तदुक्तम्—'पञ्चशक्तिचतुर्वह्नि-संयोगाच्चकसंभवः' इति । वृत्ते पद्मद्वयगभितम् । ये तु नव त्रिकोणानि द्वे पद्मे भूगृहमेकमित्याहुस्तेषां बिन्दुपरित्यागो दोषः ॥ ९५ ॥

There is, in the Cakra, Rās'i-tva (the form of the Zodiacal signs) as it contains five S'akti-s, four Fires, one Bindu, one Vṛtta and one Bhū-gṛha, thus twelve in all-

चकस्य विद्याऽक्षरजन्यत्वाद्प्यभेदस्य सिद्धत्वात्तेन हेतुना षडूपत्वं द्रदयति—

चकं विद्याऽक्षरेरेव जननात्तद्भेदवत् । देव्या रूपान्तरत्वाच तेन युक्तोक्तरूपता ॥ ९६ ॥

यद्यपि मूलतन्त्रे चके विद्याया अभेदस्तदक्षरजन्यत्वज्ञाप्यक एवोक्तो न पुनः षडूपत्वज्ञाप्यकः, तथाऽपि 'एवं विश्वप्रथाऽऽकारा चकरूपा महे-श्वरी ' इत्युक्त्या षडूपता स्चितेति संप्रदायः ॥ ९६ ॥

The aforesaid forms have been aptly assigned to the Cakra, as it is composed of the Akṣara-s of the Vidyā and is but another form assumed by the Devī Herself.

एतेषां गणेशादीनां पञ्चानां मेलने पञ्चपञ्चाशरसंपद्यन्ते, गणेशस्यैकविधत्वेनैव गणनात्, रेखादलकोणेषु पञ्चसप्तताविप 'एको गणेशः'
इत्येव व्यवहारात् । पीठानि यद्यपि कामरूपादिच्छायाच्छत्रान्तान्येकपञ्चाशत्, तथाऽपि 'ओजापूकानाम्' इति प्राधान्यवेषेण पुनर्गणनायां
पञ्चपञ्चाशत् । तेनैतत्पञ्चकसमष्टित्वादेव पीठत्वं सिद्धमित्याशयेन तन्त्रेषु
न पुनः पृथवपीठरूपतोक्तिरिति वा तन्त्राशय इति मन्वान आह—

यावन्मातृकमुदितान्येकसमेतानि पञ्चाशत् । पीठानि पुनर्गणितान्योजापृकानि चत्वारि ॥ ९७ ॥ गणपग्रहभादीनां शशिनिधितार्र्तुसूर्यसंख्यानाम् । मेलनतः पीठानि ज्ञेयान्येतेषु पञ्चपञ्चाशत् ॥ ९८ ॥ यावन्मातृकमित्यव्ययीभावः । यावन्तो मातृकास्तावन्ति पीठानीत्यर्थः । ओ, ओड्याणपीठम् ; जा, जालंधरपीठम् ; पू, पूर्णगिरिपीठम् ;
का, कामरूपपीठम् । नामैकदेशे नामग्रहणम् , तथैव संप्रदायात् । भादीनां
नक्षत्रयोगिनीराशीनाम् । शश्येकः । निधयो नव । ताराः सप्तविंशतिः ।
सारेति पाठेऽपि सकारः सप्तसंख्यायां सांकेतिकः, रेफस्तु द्विसंख्यायाम् ।
'अङ्कानां वामतो गतिः' इत्युक्तेरुक्तैव संख्या सिध्यति । तदुक्तं वररुचिपरिभाषायाम्—'पादयः पञ्च याद्यष्ट कादयष्टादयो नव । एतद्भिन्नाक्षरं
बिन्दुः संख्या तन्मेलनोद्भवा ॥' इति । ऋतवः षट् । सूर्या
द्वादश ॥ ९७, ९८ ॥

There are fifty-one Pîtha-s corresponding to the number of letters in the Alphabet. However, four more, viz., O (Odyāṇa), Jā (Jālaṃ-dhara), Pū (Pūrṇa-giri) and Kā (Kāma-rūpa) have been added to the above. (97)

The Pitha-s are to be known as fifty-five, as they are composed of Gaṇa-pa, Graha-s, Bha-s, etc., which are of the number of the moon (one), the Nidhi-s (nine), the Tārā-s (twenty-seven), the Rtu-s (six) and the suns (twelve) respectively. (98)

अथ चकराजस्य विद्याऽक्षरजन्यस्वमुपपादयति द्वाभ्यां श्लोकाभ्याम्

कत्रितयादीकाराद्विन्दुर्जातस्तदियमे चके । हिल्लेखाभिस्तत्परचक्रत्रितयं हकाराभ्याम् ॥ ९९ ॥ एकारेण च तत्परचके जाते सकाराभ्याम् । चतुरश्राणि लकारेरेवं विद्याऽक्षरेण चक्रजनिः ॥ १००॥

'इच्छाज्ञानाकियारूपमादनत्रयसंयुतम् । सदाशिवासनं देवि महा-बिन्दुमयं परम् ॥ ' इत्यस्य इच्छाऽऽदयस्तिस्रः शक्तयो रूप्यन्ते जन्यन्ते यस्मादीकारात्स च मादनानां ककार।णां त्रयं चेत्येताभ्यां संयुतं जनितं महाबिन्दुमयं सदाशिवासनम् , ब्रह्मविष्णुरुद्रेश्वराः पादाः, फलकं सदाशिव-मयम्, तादृशं सर्वानन्दमयं चक्रमित्यर्थः। अथ वा, इच्छाज्ञानाकिया रूपाश्च ते मादनाश्च त्रयं चेति द्वंद्वः । त्रयशब्देन बिन्दुत्रयात्मकत्वादीकारो याद्यः । शेषं पूर्ववत् । तदेतदाह—कत्रितयादित्यादिना । सर्वसिद्धिपद-सर्वरोगहराख्यचक्रद्वयमपि मिलित्वा नवयोन्यात्मकम् ; तच तिस्रमिर्लज्जा-भिर्जातम् , ' हृ छेखात्रयसंभूतै स्तिथिसं रूयैस्तथा ऽक्षरैः । बिन्दु त्रययुतैर्जातं नवयोन्यात्मकं प्रिये ॥ ' इति वचनादित्याह—तद्रिम इत्यादिना । सर्व-रक्षाकरसर्वार्थसाधकसर्वसौभाग्यदायकाख्यं स्थितिचक्रत्रितयं तिस्रिभः शक्ति-भिस्त्रिभिरनलैश्च रचितं हकारद्वयेनैकादशस्वरेण च समुत्पन्नम् । तदुक्तम् — <mark>'मण्डलत्रययुक्तं तु चक्रं शक्त्यनलात्मकम् । व्योमबीजत्रयेणैव ' इति ।</mark> <mark>दशारद्वयं मन्वश्रं चेति मण्डलत्रयम् । न्योमबीजे त्रयं चेति विग्रहः ।</mark> त्रयपदेन कोणत्रयात्मकत्वादेकारः । व्योमनी च बीजं चेति विगृह्य व्योम-बीजान्येव त्रयमिति वा विग्रहः, बीजपदेनैकारः, तस्य ब्रह्माण्डादिकटाहान्तं प्रति बीजभूतत्वात् , 'यदेकादशमाधारं बीजं कोणत्रयात्मकम् ' इति प्रयोगाच । हादिपक्षे तु न कोऽप्यत्र क्षेशः । तदेतदाह—तत्परेत्यादि-नैकारेण चेत्यन्तेन । तत्परचके इति । सर्वसंक्षोभणसर्वाशापरिपूरके इत्यर्थः । उक्तं च — 'सरोरुहद्वयं शाक्तैः ' इति । शाक्तैः सकाराभ्याम् । 'अक्षीणि मे-' इतिवद्बहुवचनम् । जन्यजनकयोः समसंख्याकत्वस्य सति संभवे युक्तत्वाच । अत एव हि हृक्षेखात्रयेत्युक्तश्लोके बिन्दुत्रययुतैरिति विशेषणस्य सार्थनयम् , पञ्चदशस्वक्षरेषु बिन्दुनादत्रयस्येकारैः सह मेलने प्रतिह्लेखं हकारो रेफ ईकारश्चेति त्रयमेवेति तत्लिकेन नवाक्षरसमूहेन नवयोन्यात्मकस्य

चकद्वयस्य जननसंभवात् , बिन्दुशब्दस्य बिन्द्वाद्युन्मन्यन्तसमूहपरत्वात् । स्वरूपकीर्तनमात्रपरत्वेन व्याख्यायां तु तद्वैयर्थ्यं स्पष्टम् । चतुरश्राणि त्रैलो-क्यमोहनचक्रम् । उभयत्र बहुवचनं त्रित्वे ॥ ९९, १०० ॥

The origin of the Cakra out of the Akṣara-s of the Vidyā is as follows: The Bindu (Sarvānanda-maya) takes its origin out of the three Ka-s and Īkāra; the next two Cakra-s (Sarva-siddhi-prada and Sarva-rogahara) out of the Hṛl-lekhā-s; the next three Cakra-s (Sarva-rakṣā-kara, Sarvārtha-sādhaka and Sarva-sau-bhāgya-dāyaka) respectively out of the two Hakāra-s and Ekāra; the next two Cakra-s (Sarva-saṃkṣobhaṇa and Sarvāsā-paripūraka) out of the two Sakāra-s; and the Catur-as'ra one (Trai-lokya mohana) out of the Lakāra-s. (99 & 100)

#### एतत्वितयाभिन्नः स्वगुरुस्तद्भेद्भावनादार्ढ्यात् । तेन गणेशादिमयस्तद्दयया च स्वयं तथारूपः ॥ १०१॥

एतेषां देवताविद्याचकाणां त्रितयेनाभिन्नः । तेन गणेशादिषडूपः श्रीगुरुः । तत्प्रसादेन स्वयं साधकोऽपि । तदुक्तम्—'देव्या देहो यथा शोक्तो गुरुदेहस्तथैव च । तत्प्रसादाच शिष्योऽपि तद्रूपः सन्प्रकाशते ॥' इति । देवीदेहे ये येऽवयवा यद्यद्रूपास्तत्तद्रूपावयवक एवैतयोदेह इत्यर्थः ॥ १०१॥

One's Guru is identical with these three, viz., Devata, Vidya and Cakra, in his intensity of faith in

such identity and hence with Ganes'a, etc.; similarly with the grace of the Guru, the pupil attains identity therewith. (101)

ननु गणेशाद्यात्मकत्वज्ञाप्यकः पञ्चाभेदः कथमुपपद्यते, गणपदस्य समुदायार्थकस्य समुदायिसापेक्षत्वेन समुदायिनां देवताऽक्षररेखाणां भेदे तद्भेदस्याविस्यकत्वात्, नक्षत्रत्वादेरिप संख्यामात्रस्यानुगमकत्वेऽिप संख्यान्वतां विरुद्धधर्माधिकरणत्वेन भेदस्य संख्यावतां संमतत्वेन भित्रभित्रत्वात्; तेन च नैकस्यापि धर्मस्याभेदव्यापकतेति कथं तज्ज्ञाप्यकाभेदः साध्यत इति चेत्; मैवम्; वचनवलादेव समुदायिनां संख्यावतां चाभेदस्य सिद्धत्वात्, उपक्रमादिभिर्निणीततात्पर्यकस्य शब्दस्य प्रत्यक्षादिनिविलल्प्रमाणेभ्योऽिष वलवत्तायाश्चन्द्रप्रादेशिकत्वश्रमादावन्यत्र चौपनिषदैर्वेहुतरं साधितत्वात् । किं च, स्वाश्रयसमानजातीयाश्रितस्वातिरिक्तस्वव्यापकसंख्याविरहसहकृतस्वत्वस्त्रपसंख्यामात्रत्वमप्यभेदसाधकमेव, बाधकाभावात् । स्वपदानि नवादिसंख्यास्त्रपाणि । तेन विद्या देवतास्वस्त्रपादिभित्रा नवसंख्यामात्राश्रयत्वादेवतास्वस्त्रपविदित्यादयः पृथवपृथवप्रयोगाः । अत एवैकत्वसंख्यामात्राश्रयत्वादाकाशकालदिगीश्वराणामभेदो दीधितिकृतः संमतः । इदं चानुमानमागमसहितमेव प्रमाणं विषयप्रमात्वदार्व्यसंपादनाय । तेन न घटत्वपटत्वादेरभेदापत्तिः । तदेतसर्वमभिसंधायोपसंहरति—

# इत्थं माता विद्या चकं स्वगुरुः स्वयं चेति । पञ्चानामपि भेदाभावो मन्त्रस्य कौलिकार्थोऽयम् ॥१०२॥

In this manner the identity of the Mother, the Vidya, the Cakra, the Guru and (the pupil's) own

self is (patent). This is the Kaulikartha of the Mantra. (102)

अथ क्रमप्राप्तं सर्वरहस्यार्थमाह—

द्वादशषोडशदशिमस्तपनशशिदहनकलाभिराकीणैः। पञ्चाशिद्धविणैरभिन्नदेहा कुलीनकुण्डलिनी।। १०३॥ विसतन्वी तिडदाभा मूलाधारस्थपद्मश्रृङ्गाटात्। भित्त्वा मूलहदाज्ञागतविद्वरवीन्दुमण्डलित्रतयम्॥ १०४॥

सूर्यस्य कलास्तिपिन्यादयो द्वादश ककारादिभिद्वादशिमरानुलोम्येन भकारादिभिः प्रातिलोम्येन द्वादशिभश्च युक्ताः । चन्द्रस्य कलाः षोडशामताऽऽदयः षोडशिभः स्वरैर्युक्ताः । अग्नेः कला दश धूम्राचिरादयो यकारादिभिर्दशिभर्वणैर्युक्ताः । एवं पश्चाशिद्धरक्षरैरिभिन्ना कुलकुण्डिलिनी बिसतन्तुतनीयसी तिडित्कोटिप्रस्था । मूलाधारस्थपद्मश्रृङ्गाटात् मूलाधारस्य किणकायां विद्यमानाच्लृङ्गाटात्विकोणादुपि सार्धितवलयाकारेणाधोमुखी समुपविष्टा योगमर्यादया योगिभिरूर्ध्वमुखतयोत्थाप्यते । सा मूलाधारानाहताज्ञाचकेषु विद्यमानानि विह्नसूर्यसोममण्डलानि भिनत्ति ॥ १०३,१०४॥

The Kulīna-kuṇḍalinī, whose form is identical with those of the fifty letters represented by the twelve Kalā-s of the sun beginning from Tapinī, the sixteen Kalā-s of the moon beginning from Amṛtā, and ten Kalā-s of the fire beginning from Dhūmrārcis, viz., twelve in order from Ka onwards and twelve from Bha in the reverse order (of the sun), the sixteen vowels

beginning from A of the moon, and the ten letters beginning from Ya (of the fire); (103)

as slender as the gossamer of the lotus-stalk, as bright as a flash of lightning, shooting upwards from the triangle of the lotus fruit in Mūlādhāra, piercing right through the Vahni-maṇḍala of Mūlādhāra, the Ravi-maṇḍala of An-āhata, and the Indu-maṇḍala of Ājñā-cakra; (104)

व्योमिन चिन्छिशिमण्डलमध्ये त्वकुलेन संगम्य । उभयाङ्गसङ्गजन्यं प्रवाहयन्ती सुधापूरम् ॥ १०५ ॥ स्वयमपि तत्पानवशान्मत्ता भूत्वा पुनश्च तेनैव । मार्गेण परावृत्य स्वस्मिन्स्थाने सुखं स्वपिति ॥ १०६ ॥

'द्वादशान्तं ठलाटोध्वं कपालोध्वांवसानकम् । द्वचङ्गुलोध्वं शिरो-देशं परं व्योम प्रकीतितम् ॥ ' इत्युक्तलक्षणे व्योमनि विद्यमानस्य चिच्छशिमण्डलस्याधोमुखसहस्रारकणिकारूपस्य मध्ये स्थितयाऽकुलकुण्ड-लिन्या संगम्य ततोऽमृतपूरं स्नावयित्वा डाकिन्यादिमण्डलान्याप्ठावयन्ती स्वयमपि तत्पानेन मत्ता भूत्वा पुनस्तेनैव सुषुम्णामार्गेण परावृत्य स्व-स्थाने सुखं स्विपति । सर्वमेतद्योगिनामनुभवगम्यम् । योगशास्त्रमर्यादाज्ञान-मात्रवतां तु परोक्षज्ञानगोचरो गुरुमुखादेव विविच्य बोद्धव्यमिति नेह विविच्यते ॥ १०५, १०६ ॥

mixing with the A-kula (Kuṇḍalinī) of the lunar sphere in the Ākās'a and causing the stream of Nectar

generated by the conjunction of the two to inundate those regions; (105)

getting herself intoxicated from a deep draught thereof and retracing Her steps along the same course, (She) sleeps soundly in Her own place. (106)

साक्षाहिरोवेषा न ततो भिन्ना जगन्माता । अस्याः स्वाभिन्नत्वं श्रीविद्याया रहस्यार्थः ॥ १०७ ॥

ईटरयाः कुण्डलिन्या मातुर्विद्यायाः स्वस्य चाभेद इति रहस्य-रूपोऽप्रकाश्योऽर्थ इत्यर्थः ॥ १०० ॥

This (Kuṇḍalinī) is identically the same as the Vidyā and the World-Mother is in no way different from Her. The (pupil's) identity of his own self with this (Kuṇḍalinī) is the *Rahasyārtha* of the S'rividyā. (107)

अथ महातत्त्वार्थमाह—

वागिन्द्रियेरगम्ये तत्त्वातीते महत्तरेऽणुतरे । व्योम्नोऽप्युपरि स्थितिमति विश्वाभिन्ने चिदानन्दे ॥ १०८॥ ब्रह्मणि परे नियोज्यः स्वात्मा तद्भेदसंप्राप्त्ये । एष महातत्त्वार्थः श्रीविद्यायाः शिवेनोक्तः ॥ १०९॥

वागगम्ये शब्दशक्यताऽवच्छेदकाभाववति ; इन्द्रियागम्ये घ्राण-जादिषड्विधप्रत्यक्षाविषये ; 'यतो वाचो निवर्तन्ते, अप्राप्य मनसा सह, 'अशब्दमस्पर्शमरूपम्' इत्यादिश्रुतेः । न च सर्वथा ज्ञानाविषयस्याली-कताऽऽपितः, शब्दैर्लक्षणया गम्यत्वात्, शाब्दप्रत्यक्षविषयत्वाच । तत्त्वातीते शिवादिक्षित्यन्तपट्त्रिंशत्तत्त्वान्यतिकान्ते । महत्तरे महतो महीयसि । अणुतरे, अणोरणीयसि । आकाशादिजनकत्वान्महत्त्वमुपचर्यते, स्थूलदृष्टच-विषयत्वादणुत्वमि तथा; न पुनः परिमाणविशेषः, तत्र तदभावात् । अत एव 'अणोरणीयान्महतो महीयान्' इति श्रुतिरप्यविरोधेन संगच्छते । अत एव 'अणोरणीयान्महतो महीयान्' इति श्रुतिरप्यविरोधेन संगच्छते । व्योम्न उक्तलक्षणादुपरि स्थितिमिति, उपासनार्थे किष्पतस्थानविशेषेणोपल्लक्षिते । विश्वामिन्ने, परिणामित्वात् । चिति स्वप्रकाशे । आनन्दे सुर्वेक-स्वरूपे । परे ब्रह्मणि स्वात्मा नियोज्यः । तेन सहाभेदस्य स्वाज्ञानव-शादलब्धपायस्य संप्राप्त्यै, 'ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति' इति श्रुतेः । सकलतत्त्वमूलभूतत्वादयं महातत्त्वार्थ इत्युच्यते ॥ १०८, १०९ ॥

Unapproachable by word or mind and other senses, transcending the (thirty-six) Tattva s, bigger than the biggest and smaller than the smallest, with a place loftier than the skies, identical with the Universe, assuming the (subtle) forms of Cit (Consciousness) and Ananda (Bliss);

(such is *Brahman*) and therein should one concentrate his soul with a view to attain identity therewith (with *Brahman*). This is the *Mahā-tattvārtha* of the S'rī-vidyā as expounded by S'iva. (109)

अथ नामार्थशब्दरूपार्थावाह—

तत्तद्वर्णार्थेयं तत्तद्वर्णस्वरूपेयम् । इति तु श्रीविद्याया नामार्थः शब्दरूपार्थः ॥ ११०॥

तत्तद्वर्णशब्देन ककारादयोऽष्टपञ्चाशद्वर्णाः सप्तत्रिंशद्वर्णाः पञ्चदश वर्णा वा गृह्यन्ते, तेषां च सर्वेषां ब्रह्मवाचकत्वेन 'सहस्रशीर्षा पुरुषः' इत्यादिवत्सामानाधिकरण्येनान्वये सिद्धे 'अस्तिर्भवन्तीपरः प्रथमपुरुषे ऽप्रयुज्यमानेऽप्यस्ति ' इति कात्यायनवचने भवन्तीपर इत्यस्य लट्पर इति व्याख्यानात् 'अस्ति ' इति शेषपूरणेन वाक्यार्थो वर्णनीयः । एवं सति नामार्थस्त्रिविधः संपद्यते — अष्टपञ्चारात्रामकः सप्तर्त्रिरात्रामकः पञ्च-द्शनामकश्चेति, अत्र पक्षत्रयेऽपि ककारादीनामन्यतमस्य ब्रह्मवाचकत्वात् । अन्येषां पुनरुक्तानामकारककारादीनां वैयर्थ्यपरिहारस्तु 'अकारो ब्रह्म-विष्ण्वीशकमठेष्वक्कणे रणे 'इत्यादिरीत्या विश्वप्रकाशकोशे तत्तदक्षराणाम-नेकार्थवाचकत्वोक्तेस्तेषु योग्यतामनुसृत्यार्थवर्णनेन कार्यः । ' शतकृत्वोऽपि पथ्यं वदितन्यम् ' इति न्यायाचैतादशस्थलेषु न पौनरुक्त्यं दोषः । एवं च सर्वेषामक्षराणां तत्तद्वाचकत्वेन रूढ्या वा प्रत्यक्षरं सोर्लोपस्याविश्यकत्वेन प्रातिपदिकमात्रावशेषाद्वोपासकजनेषु प्रसिद्धत्वाद्वा संभाव्यत्वाद्वा परिपकार्थ-रूपत्वाद्वा नामार्थ इति संज्ञा, 'नामधेयं च नाम च' इति कोशात्। यद्यप्याथर्वणे गोपथब्राह्मणे 'ओंकारं पृच्छामः को घातुः किं प्रातिपदिकं किं नामारुयातम् ' इत्येव प्रयोगः, तथाऽपि ' सत्त्वप्रधानानि नामानि ' इति यास्कप्रयोगान्नामपदेनापि प्रातिपदिकामिधानसंभवात्, अन्ययगणे 'नाम प्राकाश्यसंभाव्यकोघोपगमकुत्सने ' इति कोशोक्तेः। आमोऽपक-स्तिङ्कित्रो नामः, नकारेणैवात्र समासो न नञा। तेन 'नलोपो नञः' (६-३-७३) इत्यादेरनापत्तिः, नास्तिक इत्यादिवत् । परिपकता विरस-त्वाभाव इत्यर्थात् । 'तत्तद्वर्णस्वरूपेयम् ' इत्यत्रापि पूर्ववत्पक्षत्रयम् । ननु---ककारादिस्वरूपत्वं नामतः शब्दाभिन्नत्वम् ; तथा च न स ककारस्थार्थः, शब्दस्वरूपे शक्त्यभावात् , न हि ' घटमानय ' इत्यादौ घटशब्दस्या-

नयनिक्रयाऽन्वयः ; अत एव न शब्दार्थयोरभेदपक्षोऽिप युज्यते, वह्यादिशब्दोचारणे मुखदाहाद्यापत्तेश्चेति चेन्न ; शब्दस्य स्वस्वरूपेऽिप शक्तेस्तन्त्ववाित्तिकादावुक्तत्वात् । उक्तं च भर्तृहरिणा—'प्राह्यत्वं प्राहकत्वं च द्वे शक्ती तेजसो यथा । तथैव सर्वशब्दानामेते पृथगविस्थिते ॥' इति । अत एव 'शब्दार्थयोस्तादात्म्यमेव शक्तिः' इति शाब्दिकनव्या इत्यन्यत्र विस्तरः । इत्थं च ककारादिवर्णरूपेत्यादिर्मन्तार्थः । अत्र शब्दस्वरूपस्यवार्थत्वेन वर्णनाच्छब्दरूपार्थोऽयमिति व्यपदिश्यते ॥ ११०॥

The Vidya is Herself the meaning conveyed by every one of the A-kṣara-s composing Her. She is Herself of the form of every one of those A-kṣara-s. These are the Namartha and S'abda-rupartha respectively of the S'rī-vidya. (110)

अथ नामैकदेशार्थमाह—

कल्याण्येकाक्षर्यावीशित्री चापि लिलता च । इत्थं नामित्रशतीवाच्योऽर्थस्तत्तदक्षरस्यापि ॥ १११ ॥ नामैकदेशमात्रे नामग्रहणस्य लोकसिद्धत्वात् । नामोपस्थितिगम्यः प्रोक्तो नामैकदेशार्थः ॥ ११२ ॥

अत्र हि 'ककाररूपा कल्याणी' इत्यादिना पञ्चदशाक्षर्या एकैक-नामाक्षरमादितः कृत्वा तादृशनामानि प्रत्यक्षरं विशतिरुक्तानि । तानि च त्रीणि शतानि भवन्ति । तानि च मन्त्राक्षराणामर्थप्रकाशनार्थं प्रवृत्तानि । तथा च ककारस्य 'ककाररूपा कल्याणी कल्याणगुणशालिनी' इत्यादयो विंशतिरर्थाः । एवमेकारादीनामपि पार्थक्येन विंशतिरर्थाः । तेषु च सर्वेषु प्रसिद्धकोशव्याकरणादिरीत्या शक्तेरसंभवादेतद्वळादेव कल्पनस्यार्थापत्ति-शरणत्वात् , अन्यथाऽनुपपत्तिरूपार्थापत्तेश्च 'नामैकदेशे नामग्रहणम् ' इति न्यायेन परिक्षयात्, तेषां नाम्नामेकदेशा एव ककारादय इति कल्प्यते। अत एवाचार्यभगवत्पादैः 'शिवः शक्तिः कामः' इत्यादीनामुद्धतवर्णानां नामावयवत्वं स्पष्टमुक्तम् 'भजन्ते वर्णास्ते तव जननि नामावयवताम् ' इति सौन्दर्यलहर्याम् । अस्ति हि नामैकदेशे नामग्रहणम् 'भीमो भीमसेनः' 'सत्या सत्यभामा' 'गुरुर्लघुर्गली च' इत्यादी, 'अनुष्टुभि, यज्ञायज्ञीये, उद्गीथोपान्त्यम् , गायत्लीषु, जराबोधीये, रथन्तरे, प्रतिहारादिः ' इति वक्तव्ये ' ष्टुभि, ज्ञीये, गीथोपान्त्यम्, त्रीषु, बोधीये, तरे, हारादिः ' इत्यादि-प्रयोगाः सामवेदिनां फुछस्त्रे च बहुलमुपलभ्यन्ते । तत्र च ककारादि-नाम्नामानन्त्यात्ककारस्याप्यनन्तार्थकत्वे प्राप्तेऽयं नियम एत एवार्था नान्य इति । तेषु च प्रत्यक्षरं प्रथमनाम्नां नामार्थशब्दरूपार्थाभ्यां पौन-रुक्त्यादिहैकोनविंशतिरेवार्था विविक्षताः । तथा च नामैकदेशार्थोऽप्ये-कोनविंशतिविधः संपन्नः। अत्र च पश्चदशसंख्यासु विंशिकासु प्रथम-नामानि परित्यज्य द्वितीयनामान्युदृङ्कितानि, प्रथमनाम्नां पूर्वतनार्थवर्णनेन लब्धत्वात् ॥ १११, ११२ ॥

The import of the names in series (of twenty each) Kalyāṇī, Ekākṣarī, Īs'itrī, Lalitā, etc., of the Nāmatri-s'atī, is conveyed by the letters of the Mantra (with which they begin). (111)

According to the vogue of the world the whole name is comprehended even if a part of it is mentioned. The meaning of the whole name is therefore

the Namaika des'artha (the meaning of a part of such name). (112)

एतेषु च विंशतिसंख्याकेष्वर्थेषु ककारस्य ककाररूपेत्यर्थवर्णनद-शायामेकारस्यैकाररूपेति, ईकारस्येकाररूपिणीत्येवार्थो वर्णनीय इति न नियमः, ककाररूपेकाक्षरी, ईप्सितार्थपदायिनीत्यप्यर्थस्य सुवचत्वात् । एवं चात्र पश्चदशाक्षराणि विलिख्य प्रत्यक्षरशिरसि विंशत्यङ्कान्दत्त्वा परस्परं हनने चरमाक्षरे या संख्या निष्पद्यते तामेवाह —

# तिथिमितबिन्दुगणोत्तरगजरसगिरिदस्ररामसंख्याकाः । अर्था भवन्ति योगान्नाम्नो नामैकदेशस्य ॥ ११३॥

नाम्नो नामार्थेषु तृतीयपक्षस्यैकस्य नामैकदेशार्थस्यैकोनविंशतिविधस्य च योगादुक्तरीत्या गुणनात् तिथिभिः पञ्चदशसंख्यया मितः संमितो यो बिन्दुगणस्तस्योत्तरे ये गजादयः; गजा अष्टो, रसाः षट्, गिरयः सप्त, दस्रो द्वो, रामास्रयः। 'अङ्कानां वामतो गितः' इति न्यायादादो पञ्चदश बिन्दुन्विलिख्य तद्वामे गजादीन्विलिखेत्, वामगतौ वामभागस्यैवोत्तरस्वात्। अथ वा, बिन्दुगण उत्तरो येभ्यस्ते गजादय इति विम्रहः। गजादीन्वामगत्या विलिख्य जातस्याङ्कसमूहस्योत्तरत्र दक्षिणगत्यैव बिन्दवो लेख्या इत्यर्थे फलिते न विवादः। एवं च शतत्रयोत्तरसप्तविंशतिसंख्याक-परार्धानि षणमध्यान्यष्टान्त्यानि च त्रिशत्युक्तार्थमेदा भवन्ति। अङ्कतोऽपि ३२७६८,०००,०००,०००,०००,०००। एतदङ्कज्ञानप्रकारस्तु 'चर-माङ्कमारभ्य पूर्वपूर्वाङ्कदशदशगुणिता उत्तरोत्तराङ्काः' इति परिभाषया। तिन्नयमश्च लीलावत्याम्—'एकदशशतसहस्रायुतलक्षप्रयुतकोटयः क्रमशः।

अर्बुदमञ्दं खर्वनिखर्वमहापद्मशङ्कवस्तस्मात् । जलधिश्चान्त्यं मध्यं परार्ध-मिति दशगुणोत्तरं संज्ञाः ॥ ' इति । एतद्येऽप्यङ्कविस्तरस्तु च्छन्दः-कौस्तुभेऽष्टमेऽध्याये प्रपञ्चितोऽस्माभिः ॥ ११३ ॥

By applying the above principle of the part conveying the meaning of the whole to each one of the names occurring in the Nāma-tri-s'atī, i.e., by raising twenty to the power of fifteen, are got 32,768,000,000,000,000,000 meanings, by writing out as many zeros as there are Tithi-s (fifteen) and by placing the following figures connoted by the Saṃketa-s, Gaja (eight), Rasa (six), Giri (seven), Dasra (two) and Rāma (three) before them.

अथ शाक्तार्थो द्विविधः—अवयवार्थः शक्तिसमूहार्थश्चेति । तत्रा-वयवार्थो नाम देव्या अवयवानां वर्णनम् । तदाह—

# वाकामराक्तिकूटैरवयवशो विग्रहो मातुः । प्रतिपाद्योऽत्रा कण्ठादा मध्यादा च पादाग्रात् ॥ ११४ ॥

अत्र विद्यायां वाक्कूटेन, आ काण्ठात्कण्ठमभिन्याप्य, अर्थात्करीट-मारभ्यावयवशो विग्रहः प्रतिपाद्यः । कामराजकूटेन कण्ठाधःकटिपर्यन्त-विग्रहः । शक्तिकूटेन कट्यधः पादाग्रान्तो देहः प्रतिपाद्य इत्यर्थः । अत एव वाच्यवाचकयोरभेदविवक्षयोक्तं सहस्रनामसु—-'श्रीमद्वाग्भवकूटै-कस्वरूपमुखपङ्कजा । कण्ठाधःकटिपर्यन्तमध्यकूटस्वरूपिणी ॥ शक्तिकूटै- कताऽऽपन्नकट्यधोभागधारिणी । मूलमन्त्रात्मिका मूलकूटत्रयकलेवरा ॥ १ इति ॥ ११४ ॥

In this Vidya the body of the Mother composed of the three Kuṭa-s has for its parts the portion from the tip of the Kirīṭa to the neck, thence to the hip, and thence to the tip of the toes. (114)

शक्तिसमूहार्थमाह—

# वेधोभारत्यौ माधवलक्ष्म्यौ रुद्रपार्वत्यौ । रेफान्तवर्णषट्कस्यार्थान्क्रमशो विज्ञानीयात् ॥ ११५ ॥

अत्र हकाररेफयोर्विभज्य गणनम् , दुर्वासादिविद्याविशेषेषु तथैव पाठात् ॥ ११५ ॥

The six letters of the first Kūṭa ending with r, should be understood to signify in order, the three pairs, Brahman and Bhāratī, Viṣṇu and Lakṣmī, and Rudra and Pārvatī. (115)

#### ता एताः सकला अपि कामकला एव न ततोऽन्याः । सामानाधिकरण्यादीकारेणायमर्थोऽस्य ॥ ११६॥

एता ब्रह्मादयः षट्। यद्यपि ब्रह्मादीनां पुंस्त्वेन भारत्यादीनां स्त्रीत्वेन तद्वाचकशब्दे 'पुमान्स्त्रिया' (१-२ ६७) इत्येकशेषतः 'एते '

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sस्याः

इत्येव भाव्यम् ; तथाऽपि ब्रह्मविष्णुमहेश्वराणां स्त्रीरूपताया भावार्थप्रकरणे कथितायाः स्मरणायैवमुक्तिः । सामानाधिकरण्यादेकविभक्तिकत्वरूपात् । प्रत्यक्षरं विद्यमानानां सुपां तु लोपः । वाक्ये संहिताया अविवक्षणादीकारेण सह न संधिः ॥ ११६ ॥

All these (latter) are after all identical with Kāmakalā-s (ī) and do not in any way differ from them, this significance being derived from the appositional character of the īkāra therein. (116)

अयमेव कूटयोरिप परयोर्थः परं तु तार्तीये । द्वैतीयीकद्वैतीयीकहकारः सकारतः पूर्वः ॥ ११७॥ अन्वियतव्योऽक्षरद्यः शक्तेः शाक्तैर्विभाव्यत्वात् । वामेच्छाऽऽदिकशक्तिमयत्वोक्तेरेष शाक्तार्थः ॥ ११८॥

प्रथमकूटस्य यावानर्थस्तावानेन द्वितीयतृतीयकूटयोः । द्वितीयकूटे मध्यमहकारः परं तृतीयकूटस्य प्रथमभागेऽन्वययोग्यः । तस्य तत्र चतुर्थत्वे ऽपि सजातीययोर्भध्ये द्वितीयत्वात्तथोक्तिः । तेन तयोरपि कूटयोः प्रातिस्विकं रेफान्ता वर्णाः षडेव संपद्यन्त इति तेषामुक्तरीत्यैवार्थवर्णनम् । अत्र प्रत्यक्षरमेकैकत्र शक्तिः । तेन शक्तानामक्षराणामर्थः शाक्तार्थः । स्वार्थे ऽण् । अथ वा शाक्तानामुपासकानामर्थः प्रयोजनम् , अथ वा शक्तिसमूहः प्रतिपाद्यत इति त्रेधा निर्वचनम् । भावार्थेन सह पौनरुक्त्यपरिहारस्तु पूर्वमेव कृतः ॥ ११७, ११८ ॥

This again is the meaning of the other two Kūṭa-s as well. However the second Ha of the second Kūṭa

should be clubbed with the Sa in the third  $K\overline{u}$ ta. As there is S'akti in every one of the Akṣara-s, as S'ākta-s also construe in that manner, and as they (the Akṣara-s) are considered to be identical with the S'akti-s—Vāmā, Icchā and others, this is the S'āktārtha. (117 & 118)

अथ सामरस्यार्थमाह—

कहयोर्लसयोरथौँ शिवशक्ती शुद्धयोरचोः शक्तिः । उभयोः समरसभावो हुछेखायाः परं ब्रह्म ॥ ११९ ॥ ब्रह्मैव शिवः शक्तिश्चेति प्रत्येककृटार्थः । शिवशक्तिसामरस्यादिद्याया एष सामरस्यार्थः ॥ १२० ॥

कादिविद्यायां हि ककारास्त्रयो हकारौ द्वौ । तेषां शिव एवार्थः । एवं लकारास्त्रयः सकारौ द्वौ, तेषां शक्तिः । अत एव मन्मथबीजे ककारलकारयोर्थोगः, पराप्रासादे हकारसकारयोः । शुद्धयोरचोद्वितीयतृती-ययोः शक्तिः । लज्जाबीजस्योभयसामरस्यात्मकं परं ब्रह्मार्थः । व्योमाग्नि-तुरीयस्वरबिन्दुभिः क्रमेण प्रकाशयाससामरस्यतादात्म्यापन्नेत्यर्थस्य पर्वत्रक्षिकरूपस्य षट्चत्वारिंशदुत्तरशततमश्लोकव्याख्यायां स्पष्टीकरिष्यमाणत्वात् । शिवः शक्तिश्चेत्येतदुभयं ब्रह्मैवेति प्रतिकूटमर्थः । तदुक्तं त्रिशत्याम्—'कत्रयं हद्वयं चैव शैवो भागः प्रकीर्तितः । शेषाणि शक्त्यक्षराणि हींकार उभयात्मकः ॥ ' इति ॥ ११९, १२०॥

The meaning of Ka and Ha, and of La and Sa is Siva and Sakti respectively. The meaning of the pure

vowels E and  $\overline{I}$  is S'akti. The meaning of the Hṛllekhā  $(Hr\bar{\imath}m)$  is Para-Brahman, the result of the concordance of S'iva and S'akti. (119)

The meaning of every one of the three Kūṭa-s is: 'Brahman is S'iva and is also S'akti,' owing to the concordance existing between S'iva and S'akti. This is the Sāma-rasyārtha of the Vidyā. (120)

अथ समस्तार्थमाह--

कन दीप्तांविति धातोः प्रकाशकत्वं ककारार्थः । अध्ययनार्थकतेङः स्यादेकारस्तदीयकरणार्थः ॥ १२१ ॥ वर्णद्वयमेलनतः प्रकाशिका बुद्धिरित्यर्थः । ई व्याप्ताविति धातोस्तस्या व्याप्तिस्तृतीयवर्णार्थः॥ १२२॥ तस्य लहर्याधिक्यं तिन्नर्माणं मकारार्थः ।

कन्यते प्रकाश्यतेऽनेनेति कं प्रकाशकम् । बाहुलको नलोपः । औणादिकः 'अमन्ताड् डः' (१११) इति डप्रत्ययो वा । 'इङ् अध्वयने ' इति धातुरिधपूर्वोऽपि प्रकृत आर्षत्वात्तिद्विमोकः । अत एवेङः किपि कृते, कित्त्वेऽपि गुणः । विज्वा कार्यः । अधीयते ऽनेनेत्यध्ययनकरणं बुद्धिः । अनयोः कर्मधारयः । असंधिरार्षः । तत ईकारेण षष्ठीतत्पुरुषः । लहरीत्यत्राकारलोपः । 'माङ् माने ' इति धातोः किपि तल्लोपे 'प्रातिपदिकाद्धात्वर्थे बहुलिमष्ठवच्च ' (ग-२०३) इति णिचि 'णेरिनिटि' (६-४-५१) इति टिलोपे च म् इति सिध्यति । प्रकाशकत्वं सूक्ष्मत्वम् । तथा च सूक्ष्ममितिव्यापनाधिक्यं प्रथमकूटार्थः ॥ १२१, १२२॥

Kakāra means 'luminosity' as it is derived from the root 'Kan, to shine'. Derived from the root 'In, to study' Ekāra means (Buddhi) the instrument of memory. (121)

By the combination of the two letters is meant 'luminous intellect.' Derived from the root ' $\bar{I}$ , to pervade' the third letter  $\bar{I}$  means pervading. (122)

Her (Buddhi's) predominance is  $LaHr\bar{\imath}$ ; the causing of such predominance is indicated by Mak $\bar{\imath}$ ra (m). (122-)

हन हिंसायामिति हं शौर्य प्रत्यिधहननकरणत्वात् ॥१२३॥ सं भोगसाधनं धनमुपभोगार्थात्स्यतेः सुनोतेर्वा । कमु कान्ताविति धातोरिच्छाविषयोऽङ्गनाऽऽदिः कम् ॥ एषां गमनं प्रापणमोहाङ्-गस्यर्थधातुजन्यं हम् । तस्यातिशयो लहरी तत्र श्लिष्टः सवर्णदीर्घेण ॥ १२५ ॥ ईकारस्तस्यार्थः कीर्त्तिः सर्वासु दिश्च दीतत्वात् । ई दीताविति धातोर्निर्मितरनयोर्मकारार्थः ॥ १२६ ॥

हन्यतेऽनेनेति हं शौर्यम् । 'अनुदात्तोपदेशवनिततनोत्यादीना-मनुनासिकलोपो झिल विङति' (६-४-३७) इति नलोपः । 'षो अन्तकर्मणि' इति 'षुञ् अभिषवे' इति वा धातोः करणार्थे डप्रत्यये सम् इति रूपम् । सीयत इति स्यत इति वा सं द्रव्यम् । काष्यत इति कं स्ववचन्दनवनिताऽऽदिकम् । हसकानां द्वंद्वः । ततो हकारेण प्राप्त्यर्थकेन पष्ठीतत्पुरुषः । ततो लहरीपदेन तत्पुरुषः । तत ईकारेण कीर्त्यर्थकेन द्वंद्वः । ततो मकारेण तत्पुरुषः । तथा च शौर्यधनस्त्रीप्राप्त्यतिशयस्य कीर्तेश्च निर्माणं द्वितीयकूटार्थः ॥ १२३–१२६॥

Derived from the root 'Han, to give pain to'
Ha means valour, as it is the cause of vanquishing
the enemy.

(-123)

Sa means wealth, which is the aid to enjoyment, as it is derived from the root 'So, to enjoy' or 'Su, to procreate.' Ka means women, etc., the objects of desire, as it is derived from the root 'Kam, to desire.' (124)

Ha derived from the root 'Ohān, to go' means the attainment of these (viz., valour, etc.). The (attainment in) plenty of this is LaHarī, with which is combined ī by the process of Savarṇa-dīrgha (the lengthening of similar vowels in Saṃdhi). (125)

This  $\bar{\imath}$  means fame, as it is derived from the root ' $\bar{I}$ , to shine' and shines in all directions. m means the generation of these two  $LaHar\bar{\imath}$  and  $\bar{I}$ . (126)

तदेव ताबद्वदति—

वाग्भवकूटस्यार्थः सूक्ष्ममितिव्यापनाधिक्यम् । शौर्यधनस्त्रीयशसामाधिक्यं कामराजार्थः ॥ १२७ ॥

स्पष्टम् ॥ १२७ ॥

The meaning of the Vag-bhava-kuta is the prevalence in excess of the subtle intellect. The meaning

of Kāma-rāja-kūṭa is the preponderance of valour, wealth, women and fame. (127)

एते सम्यक्कलयित सकला हरतेईकारः स्यात् । निखिलजगत्संहर्जीत्यर्थस्तस्यापि वर्णस्य ॥ १२८ ॥ ईकारः प्रिलिष्टः सृष्टिस्थितिरूपदीप्तिकर्ज्ञर्थः । यद्वा हृदि खेदहरे प्रकाशते तेन माता हीः ॥ १२९ ॥ सकलान्तेन पदेन हीकारे कर्मधारयः कार्यः । तस्य विशेष्यो मः स्यान्नादार्थः संविदर्थो वा ॥ १३० ॥

कूटद्वयस्य द्वंद्वः । एते निर्माणे सम्यक्कलयतीति सकला । मकारलोपः । हरतीति ह । 'ई दीप्ती' इति धातोः ई दीप्तिः । दीप्तिर्नाम
स्रष्टिः स्थितिश्च । हकारेकारयोः कर्मधारये यणि कृते हीः सृष्ट्यादिपञ्चकृत्यकर्त्रीत्युपलक्षणविधयाऽर्थः । यद्वा, हरित सर्व विषयीकरोतीति ह ।
किप् । आगमशास्त्रस्यानित्यत्वात्मकृते न तुक् । तच्च दहराकाशम् । तत्र
प्रकाशत इति हीः । हीकारान्तपदस्य मकारेण कर्मधारयः । यद्यपि
कूटत्रयेऽपि मकारो नास्त्येव, अनुस्वारस्येव तन्त्रेषृद्धृतत्वात् ; तथाऽपि
मकारस्येव लक्षणवशादनुस्वार इति कूटद्वये सुवचम् । चरमकूटे त्वनुस्वार
एव विशेष्योऽस्तु । ततश्च, बुद्धिशौर्यधनस्त्रीयश्चसामाधिवयकर्तृ निखलजगत्सृष्ट्यादिकर्तृ दहराकाशवित नादरूपं चिद्वृपं ब्रह्मेति मन्त्रार्थः सिद्धः ।
अयं चार्थो ब्रह्मस्त्राणां शक्तिपरत्वेन योजनां प्रदर्शयद्भिस्तत्रभवद्भिर्भाष्यकारैविस्तरेण निरूपित इह संक्षिप्योक्तः । तत्र कचित्कचिद्वयाकरणविरोधः
प्रतीयते । स च मन्त्रस्य मन्तार्थस्य चिष्रोक्तत्वेन प्रामाणिकत्वे सिद्धे

'प्रयोगशरणा वैयाकरणाः ' इत्युक्तेरेतदनुसारेणैव व्याकरणलक्षणानां कल्प्य-त्वापरिहार्यः ॥ १२८—१३० ॥ जन्म व्याकरणलक्षणानां कल्प्य-

The part Sa Ka La (of the third Group) indicates, that which brings about the action (conveyed by the two Makara-s mentioned above). Hr, which is derived from the root 'Hr to take away' signifies the destroyer of the entire Universe. (128)

The  $\bar{\imath}$  found in combination therewith (with Hr) signifies that Radiance which is the cause of Creation and Preservation. In other words,  $Hr\bar{\imath}$  signifies that Mother who shines in the heart (Daharākās'a) dispelling all pain. (129)

The word ending with Sa Ka La forms with the Hrīkāra a Karma-dhāraya (Appositional compound) with m, which means either Nāda or Samvid (knowledge), as the substantive which it qualifies. (130)

तत्प्रकारमेव प्रदर्शयति—

धातोर्बह्वर्थत्वाह्वहुलग्रहणात्पृषोदरादित्वात् । आकृतिगणपाठेन स्वेच्छाऽनुगुणादुणादिकल्पनतः॥१३१॥ छन्दिस सर्वविधीनां वैकल्पिकतावशादमुष्य मनोः । सिद्धैः कथितेऽर्थेऽस्मिन्वैयाकरणानुशासनानुमतिः॥१३२॥

'कुर्दखुर्दगुर्दगुर कीडायामेव ' इत्येवकारेण 'तनूकरणे तक्षः' (३-१-७६) इत्यत्रार्थनिर्देशबलाच सत्ताऽऽद्यर्थनिर्देशस्योपलक्षणमात्रत्वेन

धातवोऽनेकार्थाः । तेन स्यतेरन्तकर्मवाचकत्वेऽप्यपभोगार्थकत्वमविरुद्धम् । अत एव चेङोऽधिपूर्वत्वात्केवलप्रयोगासंभवेऽपि 'इटकिटकटी गतौ' इत्यत्र पश्चिष्ट ईकार एवैतदर्थको भविष्यति, गत्यर्थानां सर्वेषामपि ज्ञानार्थकत्वात् । बहुलेति । 'कचित्पवृत्तिः कचिदप्रवृत्तिः कचिद्विभाषा कचिदन्य एव । विधेर्विधानं बहुधा समीक्ष्य चतुर्विधं बाहुलकं वदन्ति ॥ १ इति बहुलपदार्थः । तेन लहीत्यत्राकारलोपः सिद्धः । 'रण्डः ' इत्यादि-सिद्धचर्थमिडतोऽपि जमन्ताङ्कस्य डित्त्वमिप सिद्धम् । गत्यन्तरमप्याह — पृषोदरादित्वादिति । 'पृषोदरादीनि यथोपदिष्टम् ' (६-३-१०९) पृषो-दरादयः शब्दा यथैव शिष्टैः प्रयुज्यन्ते तथैव साधवः, न तत्र लक्षणान्तरं मृग्यमित्यर्थः । न चैवं सित स्थलान्तरेऽपि लहीति प्रयोगा-पत्तिः पृषोदरशब्दबदिति बाच्यम् , अत्रैव साधुरिति नियमस्वीकारात् । अत एव 'गूढोऽऽत्मा ' इति न स्थलान्तरे प्रयुज्यते । अत एव च विष्णुसहस्रनामभाष्ये 'न्यग्रोधोदुम्बरोऽश्वत्थः ' इत्यत्र पृषोदरादित्वात्संधि-रित्युक्तं शंकरभगवत्पादै: । गणपाठाभावे त्वाह — आकृतीति । पुञ्घातोर्ड-परययादर्शनादाह — स्वेच्छेति । 'संज्ञास धात्ररूपाणि प्रत्ययाश्च ततः परे । कार्याद्विद्यादनूबन्धमेतच्छास्त्रमुणादिषु ॥ ' इति वचनाट्टिलोपार्थे डित्त्वकरूपनेत्यर्थः । छान्दसत्वसमाधानं तु निरङ्कुशमित्याह— छन्द-सीति ॥ १३१, १३२ ॥

The meaning given to the Mantra by Siddha-s (Adepts) will be found to have the sanction of Grammarians (for one or other of the following reasons): roots are capable of more meanings than one; Bahula is an accepted convention; cases there are which are comprised in Pṛṣodarādi-gaṇa, or come

under the Akṛti-gaṇa-paṭha; the import of Uṇ-adi-sūtra-s is twisted to suit the purpose; rules of ordinary grammar cannot be strictly applied to Chandas. (131, 132)

समस्तार्थपद निरुक्तिपूर्वक मुपसंहरति—

बहुतरसमासयोगात्समस्तपुरुषार्थसाघनत्वोक्तेः । संक्षेपात्सारोक्तेः श्रीविद्यायाः समस्तार्थः ॥ १३३ ॥

समस्तपदस्यार्थ इति वा, समस्ताः सकला अर्थाः पुरुषार्था यस्मिन्निति वा, समस्तः संक्षिप्तोऽर्थ इति वा निरुक्तिः ॥ १३३॥

The Samastartha of the S'rī-vidyā is so called, because it involves the compounding of several words, attributes to the Mantra the accomplishment of all human desires, and gives out the essence of the Vidyā in an abridged form. (133)

अथ सगुणार्थमाह—

को विधिरेकारो हरिरकार ईशः स्तवार्थमीडपदम् । द्विस्वरमध्यगतस्य डकारस्य ळकार आदेशः ॥ १३४ ॥ तेनर्ग्वेदात्मत्वं सूचितमाद्यस्य कूटस्य । कमशोऽग्रिमकूटयुगे तेन यज्ञःसामता सिद्धा ॥ १३५ ॥ हीमिति नाम विशेष्यं नपुंसकं ब्रह्मलक्षकत्वेन । विधिहरिगिरिशैरीडचं ब्रह्मेति प्रथमकूटार्थः ॥ १३६ ॥

प्कारोत्तरं पूर्वरूपेणाकारः पश्चिष्यते । स च शिववाचकः, 'अकारो ब्रह्मविष्ण्वीशकमठेषु ' इति कोशात् । 'कः प्रजापतिरुद्दिष्टः ' इति 'एकार उच्यते विष्णुः' इति चैकाक्षरनिषण्ट्रक्तेर्बह्मविष्णुपरौ ककारैकारो । 'ईड स्तुतों ' इति धातोरचि स्तुत्य इत्यर्थः ; एतस्यर्भें-दात्मकत्वाद्ज्द्वयमध्यगतस्य डकारस्य स्थाने ळकार आदेशः 'अभिमीळे पुरोहितम् ' इत्यादिवत् । तदुक्तं बह्वचपातिशाख्ये — 'द्वयोश्चास्य स्वर-योर्मध्यमेत्य संपद्यते स डकारो ळकारः ' (१-१०) इति । इदमेव च ज्ञापकमाद्यकूटस्यर्गेदात्मकत्वे द्वितीयतृतीयकूटयोर्यजुर्वेदसामवेदात्मकत्वे च । यद्यपि 'कामो योनिः कमला वज्जपाणिः' इत्यत्र वज्ज-पाणिशब्देन लकार एवोद्धतो न लकारः ' तथाऽपि ललयोरभेदाभि-प्रायेणेदम् । अत एव कचित्तन्त्रे त्रिखंण्डीगतास्त्रयोऽपि मोहार्णपदेन ळकारा एवोद्धृताः । नपुंसकमिति । अन्ययमित्येव युक्तम् , स्वरादेरा-कृतिगणत्वात् । अत एव त्रिशस्यामेकोनशततमस्य नाम्नो नमोयोगे चतुथ्यो प्राप्तायामपि 'हीं नमः' इत्येव सांप्रदायिकानां प्रयोगः संगच्छते ॥ १३४--१३६ ॥

Ka is Brahman, E is Viṣṇu and A is S'iva; the word  $\overline{I}Da$  signifies praise; the Da standing between the two vowels has La as its  $\overline{A}$ des'a (substitute). Hence the identity of the first Group with the Rg-veda is implied. The identity of the next two Groups in order with Yajus and Saman becomes thus patent. The name Hrim of the substantive, because it indicates Brahman is in the neuter gender. The Brahman is worthy of being praised by Brahman,

Visnu and Rudra. This is the meaning of the first Group. (134—136)

हसकं तु हसहद्रनं मतं ककारस्य वदनवाचित्वात् । यद्वा हस आनन्दः कः सूर्यो हस्तु चन्द्रः स्यात् ॥१३७॥ एतौ छौ नयने यस्य तत्तु कहलं रवीन्दुनेत्रमिति । तेन प्रकाशकत्वाचिद्रृपत्वं च निगदितं भवति ॥ १३८ ॥ विधिहरिगिरिशेड्यत्वे हेतू एते हसत्वकहलत्वे । तेनात्यमितानन्दं चिद्रहोति द्वितीयकूटार्थः ॥ १३९ ॥

हसो हास्यम् । अर्शआदित्वान्मत्वर्थीयोऽच् । ततः ककारेण मुखवाचकेन बहुवीहिः । हसः को यस्य तदिति विम्रहः । यद्वा हासस्यानन्दजन्यत्वादानन्दे हसपदस्य लक्षणा । कश्च हश्च कहौ, कहौ लौ यस्य तत्कहलम् । 'मुखे सूर्येऽपि कः स्मृतः' 'हः कोपे वरुणे चन्द्रे' 'इन्द्रेऽपि लोचने लः स्यात्' इत्येकाक्षरनिषण्दुः । हसपद-कहलपद्योः कर्मधारयः । एतदर्थप्रतिपादकं मूलमाह—हेतू इति । यतो ही हसकहलं ततो ही कएईलमित्यन्वयः ॥ १३७—१३९ ॥

As Ka signifies the face, HaSaKa would mean a smiling face. Also, HaSa means Ananda (Bliss). Ka is the sun while Ha would mean the moon. That which has Ka and Ha (the sun and the moon) for its La-s, eyes, is Ka Ha La. Hence Its Cid-rūpa-tva (assuming the form of the Supreme Consciousness) is also meant. The two, HaSa-tva and KaHaLa-tva,

form the cause of the *Brahman* being praised by Brahman, Viṣṇu and Rudra. Hence the second Group means: "The *Brahman* is immeasurable Bliss and Supreme Consciousness." (137—139)

सकलकलाभिः सहितं सकलं ब्रह्म तु तृतीयकूटार्थः । इत्थं गुणगणकथनाद्विद्याया एष सगुणार्थः ॥ १४०॥

अत्र सर्वत्र सुलोपः । स्पष्टमन्यत् ॥ १४० ॥

The Brahman, comprising all Its Kalā-s and hence known as SaKaLa, is the meaning of the third Group. By describing its Guṇa-gaṇa-s (all its attributes) in this manner, the Sā-guṇārtha of the Vidyā (is got).

चरमोद्दिष्टं महावाक्यार्थमाह—

विधिहरिशिववचना अपि ककार एकारकोऽकारः।
सृष्टिस्थितिभङ्गात्मकतत्तज्जनकत्वलाक्षणिकाः ॥ १४१ ॥
ईश्वरवाचीकारो विक्त डकारः सदाशिवं ताभ्याम् ।
लक्षणया तत्र 'तिरोधानानुग्रहणकृत्यता गदिता ॥१४२॥

ईकारस्य नामैकदेशन्यायेनेश्वरबोधकत्वम् । 'डो महेशः समा-ख्यातः' इति वचनेऽपि प्रकृते सदाशिव एवानुग्रहकर्ता विवक्षितः ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> तिरोधाऽनुप्रहकृत्यकारिता,

एतेन 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते ' इत्यादिश्रुतावुक्तं ब्रह्मणस्तटस्थ-लक्षणमुक्तं भवति ॥ १४१, १४२ ॥

Although the letters Ka, E and A signify Brahman, Viṣṇu and Rudra, they are to be understood in their secondary sense of Creation, Preservation and Destruction, which are the respective functions of those (Deities).  $\bar{I}$  signifies  $\bar{I}s$ vara and Ha implies Sad $\bar{a}$ -s'iva. By these two letters are to be understood, secondarily, Tiro-dh $\bar{a}$ na and Anugraha $\bar{a}$ a, the respective functions of those two Deities. (141, 142)

अथ 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' इत्युक्तं स्वरूपलक्षणं द्वितीयकूटेनाह— हस आनन्दः सत्यं कं हमनन्तं च लं ज्ञानम् ।

'सखा कश्च बुधैः प्रोक्तः' इति कोशात्ककारः सखिवाचकः। सखित्वमाप्तत्वम्। तच्च यथाऽर्थवक्तृत्वमिति शक्यसंबन्धेन प्रकृते सत्यमेव विवक्षितम्। एवं हकारस्य व्योमबीजत्वेन व्योम्नोऽनन्तत्वादनन्तमित्यर्थः। प्रत्यक्षज्ञानजनकलोचनवाचिलकारस्य ज्ञानमर्थः॥ १४२-॥

HaSa is Ananda, Ka is Truth, Ha is Infinity and La is knowledge. (142-)

इत्थं ब्रह्म तटस्थस्वरूपलक्षणयुगेन निर्णीय ॥ १४३ ॥ तदभेदं जीवगणे वक्ति तृतीयेन कूटेन । जाग्रत्वप्रसुषुप्त्याख्यकलात्रितयेन 'साहित्यात् ॥ १४४ ॥

<sup>1</sup> सहितत्वात्.

सकलपदं जीवपरं ब्रह्मपरं शक्तिबीजं स्यात् । सामानाधिकरण्यात्तल्लक्षितशुद्धयोरभेदार्थः ॥ १४५ ॥ अत्यल्पिमदं कथितं यत्सर्व खिल्वदं ब्रह्म । इत्येवं बोधियतुं सकलपदं वा तृतीयकूटगतम् ॥ १४६ ॥ एवमवान्तरवाक्यैर्जीवब्रह्मस्वरूपमिधाय । तदभेदो विणित इत्येष महापूर्ववाक्यार्थः ॥ १४७ ॥

'तत्त्वमसि' इति महावाक्ये तत्पदार्थत्वंपदार्थयोरेकविभक्तिमत्त्व-रूपसामानाधिकरण्यादमेदो बोध्यते । स च वाच्यार्थयोरसंभवाज्जह-<mark>दजहस्रक्षणया लक्ष्यपदार्थयोरिति स्थितिः। तत्र तत्पदस्य बाच्यार्थः</mark> सृष्ट्यादिकृत्यपञ्चकजनकः । स च 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते ' <mark>इत्यादिना श्रुतावुक्तः । लक्ष्यार्थस्तु कृत्यातीतं निर्विशेषं ब्रह्म । तदपि</mark> 'सत्यं ज्ञानम्' इत्यादिना प्रतिपादितम् । एवं त्वंपदस्य वाच्यार्थो जाम-दाद्यवस्थापञ्चकविशिष्टः । स च 'तद्यथाऽस्मिन्नाकारो रयेनो वा सुपर्णो वा विपरिपत्य श्रान्तः संहत्य पक्षौ संलयायैव घ्रियत एवमेवायं पुरुष एतस्मा अन्ताय धावति । तद्यथा महामत्स्यः ' इत्यादिश्रुतिभिरुक्तः । लक्ष्यार्थस्त्ववस्थाद्यतीतं ब्रह्म । तदपि 'योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु हृद्यन्त-ज्योंतिः पुरुषः, न दृष्टेर्द्रष्टारं प्रयेः ' इत्यादिभिः प्रतिपादितम् । एवमवा-न्तरवाक्यैर्वाच्यार्थलक्ष्यार्थयोर्निर्णये सति, महावाक्ये लक्ष्यार्थयोरमेदबोधः । यद्यपि श्रुतिषु ऋत्यत्रयमवस्थात्रयमेव वर्ण्यते, तथाऽपि तन्त्रानुसारात्त-त्पञ्चकोपलक्षणपरत्वेन व्याख्येयं त्रिवृत्करणस्य पञ्चीकरणपरत्वमिव । एवं च प्रकृते तृतीयकूटस्थसकलपदेन कलाभिरवस्थाभिः सहित इत्यर्थकेन

वाच्यार्थस्योक्ताविप लक्ष्यार्थानुक्तेर्न्यूनता । तद्र्थं च कूटद्वयमेवावृत्त्या त्वंपदस्य वाच्यार्थलक्ष्यार्थयोः समर्पकत्वेन ब्याख्येयम् । अथ वा, तान्त्रि-काणां मते वाच्यार्थयोरप्यत्यन्ताभेदस्य शांभवानन्दकल्पलताकारादिभिरुप-पादनात्कूटद्वयेन सृष्टिकर्तृत्वादिविशिष्टस्यावस्थाऽऽदिविशिष्टस्यैव वाच्यार्थस्य समर्पणम् ; तृतीयकूटे तु तयोरभेदो जगतो वा संपूर्णस्याभेदो बोध्यते । इह यावान्वक्तव्यो ऽंशस्तावतः सर्वस्याप्युक्तौ वेदान्तशास्त्रस्यैव कृत्स्त्रस्यारम्भणी-यताऽऽपत्त्योपर्म्यते । महापूर्वेति । महांश्चासौ पूर्वश्च वाक्यार्थ इति, महाशब्दः पूर्वी यस्मिन्वाक्ये शब्दे तस्य महावाक्यस्यार्थ इति वा निरुक्तिः । एते चार्था उपलक्षणभूताः । तेन तन्त्रेषु तत्र तत्रोक्तानामन्येषा-मप्यर्थानां संप्रहः। तथा हि—योगिनीहृद्ये तावत् 'आत्मनः स्फुरणं पद्येद्यदा सा परमा कला' इत्यारभ्य कांश्चिचतुरश्चतुरः पदार्थानुक्त्वा तद्वाचकत्वं कूटत्रयं तुरीयविद्या चेति चतुर्णो शब्दानां प्रतिपादितम्— ' क्रूटत्रितययुक्तस्य सकलस्य मनोः पुनः । एतानि वाच्यरूपाणि कुलकौल-मयानि तु ॥ ' इति । एवं च यावन्ति चतुष्काणि तावन्तो मन्त्रार्थाः । तानि च प्रथमे डंशे 'पुरुधाम — ' इत्यादिश्लोकोक्तानि । तत्र हि यद्यपि कूटानां पुटाद्यमेद एवोक्तः, तथाऽपि स वाच्यवाचकभाव एव पर्यवस्यति, शब्दार्थयोस्तादात्म्यस्यैव शक्तिरूपत्वेन पातञ्जले मञ्जूषायां च स्फुटतरमुप-पादनात् । एवं कादिमते पद्मत्रिशे पटले चतुर्विशादिभिस्त्रिभिर्व्याकुलाक्षरैः क्षोकैरथों वर्णितः—' णैं:याभिलिर्वतास्त्रिल तेथींघीकयलाऽभिस । णदेरूषे-पेणवीशे तम्दिमीनरिस्यादते ॥ १ ॥ त्स्रंतोगशेत्कृषजञ तम्त्ममीहिरिखा-कह । तःर्थकस्याथिश्चास्तुत तःन्त्रेगोर्वपितषुस ॥ २ ॥ त्वंकामाम्नानप्रशन्यो नानमसमिमात्वम । रोमईयोकार्विर्शत नम्तभान्दुलनान्निबि ॥ ३ ॥ ' इति । एतेषां वाचनकमो यथा-- देवतारथगो मूक (८४६२७३५१) इति यो

वेति न कमम्। स व्याकुलाक्षरे मूको देवतारथगोऽपि सन्॥' इति । तृतीयकूटे वर्णत्रयं सर्वार्थकम्; तुर्यमक्षरं देव्यर्थकम्; तेनायमर्थः संपन्न इति प्रथमस्रोकस्यार्थः । सर्व जगद्देवीरूपमेवेत्यर्थस्तन्तान्तरेषु गोपित इति द्वितीयस्रोकस्य । लज्जाबीजस्थैश्चतुर्भिरक्षरैर्यत्प्रकाशकं यच्च प्रसिष्णु, तयोर्थत्सामरस्यं तत्तादात्म्यं द्वितीयं प्रतिपाद्यत इति तृतीयस्य । प्रकाश-प्रासशव्दौ तृत्पत्तिसंहारयोविद्याऽविद्ययोवी वाचकाविति । अयमप्यर्थः 'अत्य-स्पमिदं कथितम् ' इति स्रोके सूचितः । एवं चात्र 'पुटधाम—' इति स्रोके त्रयोदशार्थाः; गायत्रचादिपञ्चदशार्थेषु भावार्थाश्चत्वारः, नामार्थास्त्रयः, शाक्तार्थों द्वौ, कौलिकार्थेऽपि गणेशादिरूपत्वस्य देवीविद्याचक्रमेदेन त्रैविध्यम् , महावाक्यार्थेऽपि द्वैविध्यमिति चतुर्दशः शेषा दशः ; इति मिलित्वा सप्तत्रिंशदर्थाः । नामैकदेशार्थे त्वनन्ता मेदा उक्ताः । एवं बहुतन्तद्रष्टृभिरन्येऽप्यर्थाः संप्राह्याः ॥ १४३—१४७॥

Having ascertained, in this manner, the *Brahman*, through Its Taṭa-stha- and Svarūpa- lakṣaṇa-s (qualities), (the Mantra) establishes the identity (of the *Brahman*) with species of Jīva-s in the following manner: The term *SaKaLa* refers to Jīva, as the latter has the three Kalā-s, Jāgrat, Svapna and Suṣupti. *Hrīm*, the S'akti-bīja, denotes the S'akti. As there is opposition

1 लिलतायास्त्रिभिर्वणैः सकलाथै ि Sभिधीयते । शेषेण देवीरूपेण तेन स्यादिदमीरितम् ॥ १ ॥ अशेषतो जगरुत्सं हलेखाऽऽत्मकमीरितम् । तस्याश्चार्थस्तु कथितः सर्वतन्त्रेषु गोपितः ॥ २ ॥ व्योम्रा प्रकाशमानत्वं प्रसमानत्वमिना । तयोर्विमर्श ईकारो बिन्दुना तिन्नभालनम् ॥ ३ ॥ between the two, the pure things implied by them are identical. Thus far, only a very little has been said. The term SaKaLa of the third Group is used to imply that all this is Brahman. Having in this manner described the form of the Jīva and the Brahman by means of suggestive sentences, their identity has been established. This then is the Maha-vakyartha. (143—147)

### शक्त्या लक्षणया वा ये येऽर्था दिशता मनोरस्य । तेषु न कोऽपि विवादः प्रत्यक्षेणैव सिन्दत्वात् ॥ १४८ ॥

मनोर्मन्तस्य । प्रत्यक्षेणेति । शक्तिग्राहकव्याकरणकोशादेः शक्य-संबन्धस्य च स्फुटं प्रदर्शनादिति भावः ॥ १४८ ॥

No controversy can arise about the meanings, whether primary or secondary, that have been given herein to this Mantra, as such meanings carry a clear conviction on bare presentation (to the mind). (148)

### ये पुनिरहं भावार्थादयः षडर्था मनोरुक्ताः । तेषु यदि शक्तिभक्ती न हि संभवतस्तदाऽपि का हानिः ॥

शक्तिप्राहकव्याकरणाद्यभावात्र शक्तिः; अत एव च न शक्य-संबन्धरूपा भक्तिरिप । व्यक्तिरूपा तृतीया वृत्तिभीविष्यति, 'वक्तृबोद्धव्य-काकूनामन्यसंनिधिवाच्ययोः । प्रस्तावदेशकालादेवैशिष्ट्यात्प्रतिभाजुषाम् ' इत्यत्रादिपदेनोपासनाऽपि ग्रहीष्यत इत्याशयेन समाधत्ते—का हानि-रिति ॥ १४९ ॥ Bhavartha that have been attributed to this Mantra, there has been no possibility of the application, either of its primary or secondary sense, what harm is there?

व्यञ्जनाया बहुभिरनङ्गीकारादाह—.

आस्तामन्या वृत्तिर्विलक्षणा तद्ग्रहस्तु मनोः । शिववचनेन भविष्यति यद्वैषा शक्तिरेवास्तु ॥ १५०॥ एतस्मादयमर्थो बोद्धव्य इतीश्वरेच्छात्वात् ।

अन्या शक्तिभक्तिव्यक्तिभ्यो विरुक्षणा शक्त्यादित्रितयप्रक्रियातो विरुक्षणप्रक्रियाशालिनी । उच्छृङ्खरुस्य पन्थानं परित्यज्याह — यद्वेति । शिवेनैवास्यायमर्थं इति स्पष्टमुक्तत्वादिति भावः ॥ १५०, १५०-॥

Let there be any sense quite different (from the primary and secondary); the acceptance of any such sense of the Mantra has to be determined by the words of Siva. In other words such sense may even be considered as the primary one. (150)

For, it is the desire of Isvara that such and such meaning should be conveyed by such and such (word). (150-)

प्रतिपदमर्थविशेषाज्ञानेऽप्यास्तामखण्डवाक्यस्य ॥ १५१॥ अर्थोऽप्यखण्डरूपो विशिष्टमतिरिक्तमिति हि सिद्धान्तः । आसेचनकव्याप्त्यादिपदवदास्तां पदत्वमपि ॥ १५२ ॥

इदं पदिममार्थे बोधयित्वतीच्छायामर्थवोधजनकत्वनिष्ठप्रकारतानिरूपितिवशेष्यताशालित्वेन पदस्यापि विषयत्वात्प्रकृते प्रतिपदमर्थानुक्तेः
कथं शक्तिरिति चेन्नः इदं वाक्यिमममस्वण्डार्थे बोधयित्वत्याकारिकाया
एवेच्छायाः कल्पनात् । वाक्यस्याखण्डत्वं वैयाकरणानामिष्टमेव । अर्थस्याखण्डत्वम् 'प्रकृष्टप्रकाशश्चन्द्रः' इत्यादिवाक्यार्थं वर्णयतामोपनिषदानामिष्टमेव । तच्च विचार्यमाणे विशिष्टस्यातिरिक्तत्व एव पर्यवस्यति ।
तथा च यत्र प्रतिपदमर्थविवेकस्तत्रेयं रीतिःः यत्र यत्र न स तत्र
संपूर्णस्यैकपदत्वमेवास्तु । न चैकस्य पदस्य विशिष्टबहुर्थवाचकत्वमदृष्टमिति
वाच्यम्, घटत्वघटसमवायानां घटपद्वाच्यत्वात्, 'तदासेचनकं तृप्तेर्नास्त्यन्तो
यस्य दर्शनात् ' इति कोशात् , हेतुसमानाधिकरणात्यन्ताभावाप्रतियोगिसाध्यसामानाधिकरण्यस्य व्याप्तिपदार्थत्वाचेत्याह—आसेचनकेति। आदिनोपाधिपरिम्नहः । तेनेश्वरेच्छायां पदस्यैव विशेष्यत्वेऽपि न प्रकृतनिर्वाहाय
विलक्षणेच्छाकल्पनाऽऽपत्तिः ॥ -१५१, १५२॥

What if the meanings, verbatim, are not known? Enough if the sense as a whole of the whole sentence is understood. The accepted theory in this matter is that the spirit is quite different from the letter. If need be, the whole Mantra may be treated as a single word, as in the case of Asecanaka, Vyapti, etc. (-151, 152)

नन्वस्य पदत्वेऽनेकार्थत्वं दोष इत्यत आह—

एकस्यानेकार्था दृष्टा हरिसैन्धवादिषु पदेषु । अन्यतमैकावगतो प्रकरणतात्पर्ययोविशेषकता ॥ १५३ ॥

# पकृते तु सर्वबोधस्येष्टत्वान्नो विशेषकाकाङ्क्षा । अथ वा सकलार्थेष्वपि शक्त्यैक्यं पुष्पवन्तपद्वदिह ॥

अनेकार्थतायाः प्रमाणबलायातत्वाददोषत्वम् । सर्वत्रानेकार्थस्थलेऽन्य-तमस्यैकस्यैव बोधनार्थं प्रकरणादिज्ञानस्य कारणत्वादिकल्पनदोषः, प्रकृते तु तदभाव इत्याह—अन्यतमेत्यादिना । अथ वा, ईश्वरेच्छाविषयीभूतबोधीय-विशेष्यता यथा सूर्याचन्द्रमसोः पर्याप्तैकैव स्वीकियत इति न तत्र पुष्पवन्त-पदे शक्त्यनेकत्वम् , तद्वदिहाप्यस्त्वित्याह—अथ वेति ॥ १५३, १५४॥

A single word conveys more than one sense; e.g., in the words *Hari*, *Saindhava*, etc. In accepting one of several meanings, the context and the aim are the two indices. (153)

As, in the case on hand, all implications are desirable there is no need for any index. To argue in another way (in this Mantra) one S'akti embraces all the senses, as in the word *Puṣpa-vanta*. (154)

# यत्र प्रतिपदमर्थस्तान्प्रत्यस्यास्तु वाक्यत्वम् । कचनावान्तरवाक्यं समासवाक्यं महावाक्यम् ॥ १५५ ॥

यत्र गायत्व्यर्थनामार्थादिषु । अवान्तरवावयं सगुणार्थावयवार्थादौ । अवान्तरवावयं सगुणार्थावयवार्थादौ । अवान्तरवावयत्वं नाम वाक्यसमृहभिन्नत्वे सित पदसमूहत्वमेव, न पुनर्महावावयौपाधिकत्वरूपं प्रकृते । समासवाक्यं समस्तार्थे । महावावयं चरमेऽर्थे ॥ १५५॥

In those cases wherein it has been held that every word has a corresponding meaning, this Mantra may be treated as a sentence; in some cases as Avantara (leading) vakya, in others as Samasa-vakya, and in one other case as Maha-vakya. (155)

एकस्यानेकार्थे विनियोगादर्थबाहुल्यम् । वेदे बहुराः स्वीकृतमत्र त्वेकत्र विनियोगात् ॥ १५६ ॥ अखिलार्थबोधनियमो नियमादृष्टं प्रकल्पयति । सिद्धे प्रमाणदादर्थे सकलं कल्प्यं हि तद्विरोधाय ॥१५७॥

पदपक्षेऽनेकार्थतादोषपरिहारबद्वाक्यपक्षेऽपि संभवति, पुरुषस्क्रस्य तत्तद्देवतापूजायां विनियोगेनानेकार्थत्वस्येष्टत्वात् । इयांस्तु विशेषः— तत्तत्पूजायां तस्य तस्यैवार्थस्य स्मरणं पुरुषस्के ; प्रकृते तु सर्वेषामर्थानां स्मरणेनैवादृष्टोत्पत्तिरिति भावः ॥ १५६, १५७ ॥

In the Veda it has been recognized that by the application of one (Mantra) in several contexts various meanings are conveyed. But in this case, as the Mantra relates to only one context the implication of all possible meanings forms the condition precedent leading to the Niyamādṛṣṭa (consequence to be obtained). If, the authority of a statement is once strongly established, every thing leading to it has to be conceded with a view not to contravene such statement. (156 & 157)

सिद्धे प्रमाणदार्ह्य इत्यत्र दृष्टान्तमाह—

# यागस्य स्वर्गे प्रति संसिद्धे हेतुहेतुमद्भावे । तदनुपपत्तिं निरसितुमलौकिकापूर्वमपि वल्रप्तम् ॥ १५८॥

'ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेत' इत्यत्र तृतीयाश्रुत्या यागस्य जनकत्वे काम्यमानतया स्वर्गस्य जन्यत्वे च बोधितेऽपि भिन्नकाली-नयोस्तदयोगाद्देवताप्रसादयागध्वंसादिनाऽत्र निर्वाहाभावादपूर्वेणैवानुपपत्ति-निरास इत्यादि तन्त्रान्तरेषु विस्तरः॥ १५८॥

Even though it is accepted (on the authority of the Veda-s), that Yaga and Svarga are related (to each other) as antecedent and consequence, (an intermediary stage) A-pūrva, not known to the world, has to be conceded so as to avoid the (apparent) absence of contiguity (between the two). (158)

अस्मिन्प्रकरणे पूर्वे वर्णितान्पञ्चदशार्थान्संगृह्यानुवदति—

विद्यावर्णेयत्तोद्धारः कालस्तदुच्चारः । उत्पत्तिस्थानं तद्यत्नो रूपं स्थितिस्थानम् ॥ १५९ ॥ आकारः स्वं रूपं विभाव्यमर्थोऽन्तरङ्गाणि ।

विद्यायां वर्णेयत्तताऽष्टपञ्चाशद्रूपा वर्णसंख्या । उद्धारः 'कोधीशः श्रीकण्ठारूढः ' इत्यादिनोक्तः । कालस्त्रिलवोनैकत्रिंशन्मात्राऽऽत्मको विद्यायाः, एकलवोना ऊनर्त्रिशन्मात्रा उच्चारणस्य । उच्चारणम् 'इत्येवं वर्णा- नाम् 'इत्यादिसार्घश्लोकत्रयेणोक्तम् । उत्पत्तिस्थानम् 'कण्ठे च कण्ठ-ताल्जिन 'इत्यत्रोक्तम् । यत्नो बाद्यश्चान्तरश्च । रूपादित्रयम् 'प्रलयामि-निभम् 'इत्यादिनोक्तम् । स्वं रूपम् 'व्यष्टिसमष्टिविभेदात् 'इत्यादिनोक्तम् । विभाव्यमवस्थापञ्चकादि । अर्थो गायत्त्र्यर्थादिरूपः । इमान्यन्तरङ्गत्वादु-पासकानामत्याविद्यकानि ॥ १५९, १५९-॥

The number of letters contained in the Vidya, Uddhara (the process of drawing out), Kala (Matraperiods), pronunciation, places of origin, the (requisite) efforts, appearances, positions, shapes form par excellence, the different states and meanings, these form the internal limbs of the Vidya. (159, 159-)

ऋषयरछन्दोदैवतविनियोगा बीजराक्तिकीलानि ॥ १६०॥ न्यासा घ्यानं नियमाः पूजाऽऽदीनि बहिरङ्गाणि । बाह्यान्यङ्गानि पुनः प्रायो लोके प्रसिद्धकल्पानि ॥ १६१॥

ऋषयो हयग्रीवादयः। छन्दांसि पङ्क्त्यादीनि। दैवतं त्रिपुर-सुन्दरी। विनियोग इष्टार्थजनकत्वे। बीजं वाग्भवादि। शक्तिः पराऽऽदिः। कीलकं कामराजादि। न्यासा ऋष्यादिन्यासजालम्। ध्यानम् 'अरुणां करुणातरङ्गिताक्षीम्' इत्यादिना कथितम्। नियमाः पुण्ड्रेक्षुदण्डभक्षण-वर्जनसंकल्पादयः। पूजाः पात्रासादनादिशान्तिस्तवान्ता नित्यादिभेदेन त्रिविधाः, पराऽऽदिभेदादिप त्रिविधाः, केवलादिभेदात्पञ्चविधा अपि। आदिना होमतर्पणादिपरिग्रहः। एतानि बहिरङ्गत्वेनाविश्यकानि। प्रसिद्ध-कल्पानि, ईषन्न्यूनप्रसिद्धिमन्ति। प्रायः प्रसिद्धानीत्यर्थः। कल्पप्रत्ययः। तानि च प्रकाशवरिवस्याविधौ प्रपश्चितान्यस्माभिः। अतोऽत्र ग्रन्थे नोक्तानीति भावः॥ -१६०, १६१॥

The Rsi-s, Chandas-s (metres), Devatā-s, Vīniyoga (application), Bīja-s, S'akti-s, Kīlaka-s, Nyāsa, Dhyāna, Niyama-s, Pūjā-s, etc., are its external limbs. The external limbs are, for the most part, well-known to the world. (-160, 161)

# दुर्लभमान्तरमङ्गं प्रायोऽन्तर्मुखजनैस्तदादृत्यम् । तोषायेषा तेषामतः प्रदिष्टा रहस्यवरिवस्या ॥ १६२ ॥

अन्तर्भुसैविषयेष्वनासक्ति चित्तैर्जनैः । प्रदिष्टोपदिष्टा, 'विद्ययोः पथि मुनिप्रदिष्टयोः' इति कालिदासप्रयोगात् ॥ १६२ ॥

The internal limbs, on the other hand, are most of them rarely understood. They should be pursued by Upasaka-s. Hence, this work Rahasya-varivasya, has been expounded for their delectation. (162)

# एतामुत्सुज्य जडैः क्रियमाणा बाह्यडम्बरोपास्तिः । प्राणविहीनेव तनुर्विगलितसूत्रेव पुत्तलिका ॥ १६३ ॥

बाह्यो डम्बरोऽङ्गविस्तारो यस्यां सा । प्राणस्त्रयोरन्तरङ्गत्वात्तद-भावेन यथा तयोर्न कार्यक्षमता तथेति भावः ॥ १६३ ॥

The pursuit (of the S'rī-vidyā) by the fanatics who adhere merely to the external ostentations losing sight

of the essentials (as expounded in the work) is very much like the body wherefrom life is extinct, and a marionette from which the strings have been removed. (163)

#### बीजान्मूलं मूलात्क्षेत्रस्यान्तःस्थबाह्यविस्तारौ । यद्यप्यनयोः साम्यं प्राधान्यमथापि चान्तरङ्गस्य ॥ १६४॥

बीजात्कामकलारूपाद्धाान्यदिरूपाच । मूलं वृक्षपादो मन्त्रश्च । क्षेत्रस्य शरीरस्य केदारस्य च । यद्यप्यनयोः साम्यं बीजजन्यत्वाविशेषात् ; तथाऽपि 'अन्तरङ्गनाशे बाह्याङ्गसहितवृक्षनाशः, बाह्याङ्गमात्रनाशेऽपि न वृक्षस्य न वाऽन्तरङ्गस्य नाशः ' इत्यस्य प्रसिद्धत्वादिति भावः ॥ १६४॥

Out of the seed (Kāma-kalā-bīja) evolves the root (Mūla-mantra); out of the root (Mūla-mantra) evolve the parts of the plant (human body), above and below the soil (external and internal). Though both of them are of equal importance, more importance has to be attached to the subsoil (internal) parts. (164)

यद्यपीमान्याविश्यकतरत्वादत्र प्रन्थे निबद्धानि, तथाऽपि पाण्डित्य-बलादेतद्ग्रन्थावलोकनादेव गुरुमनपेक्ष्य स्वीकारः पापायेत्याह—

# सद्गुरुकुलतः कृपया लन्धा कामानियं स्ते । निजबुद्धिमात्रजन्या पापं कन्या यथा स्वीया ॥ १६५ ॥

पापं सूत इत्यन्वयः । सद्भुरोः 'सुन्दरः सुमुखः स्वस्थः ' इत्यादि-तन्त्रराजोक्तलक्षणविशिष्टस्य । कृपया सेवाजनितप्रसादेन, 'पारंपर्यविहीना ये ज्ञानमात्रेण गर्विताः । तेषां समयलोपेन विकुर्वन्ति मरीचयः ॥ ' इति वचनात् । मरीचयो डाकिन्यादयः । विकुर्वन्ति धातुविकारप्रापणेन मारयन्तीत्यर्थः । कन्यापक्षे सद्गुरुः श्वज्ञुरः ॥ १६५ ॥

This Varivasyā (maid), duly courted by a person from the house of the Guru (father-in-law) with his grace, brings about the accomplishment of his heart's desires; while, if courted by him impelled by his own blind passions, she leads him into the path of sin (astray).

'मङ्गलादीनि मङ्गलमध्यानि मङ्गलान्तानि हि शास्त्राणि प्रथन्ते ' इति वचनादन्ते मङ्गलमारचयति—

अकथासनं ह-ळक्षान्तरं समासाद्य मामकं ज्ञानम् । मामकमेवानन्दं मह्यं ददतो जयन्ति गुरुचरणाः ॥ १६६॥

कथानां वाचामनासनमविषयम्। वाच्यकक्ष्यामतिकान्तमिति यावत्। हेति निश्चये। लक्षस्य लक्षणाया अन्तरमवकाशो यस्मिस्तत्। पक्षे, सहस्रारपद्मकणिकामध्यगतित्रकोणरेखा आदिकादिथादिषोडशाणित्रयरूपाः, तन्मध्ये कोणेषु हकारादित्रयम्, तत्र तन्त्रेषु गुरुध्यानं कथितम्। तादशमासनमित्यर्थः। मामकमात्माभिन्नम्॥ १६६॥

May my venerable Guru triumph, who, seated on the Akathasana (triangle with A, Ka and Tha series as its sides) with Ha, La and Ksa at the angles, bestows

on me Knowledge and Bliss, identical with the Atman, which transcends all description and could at best be subject to Lakṣaṇā (indirectly comprehended). (166)

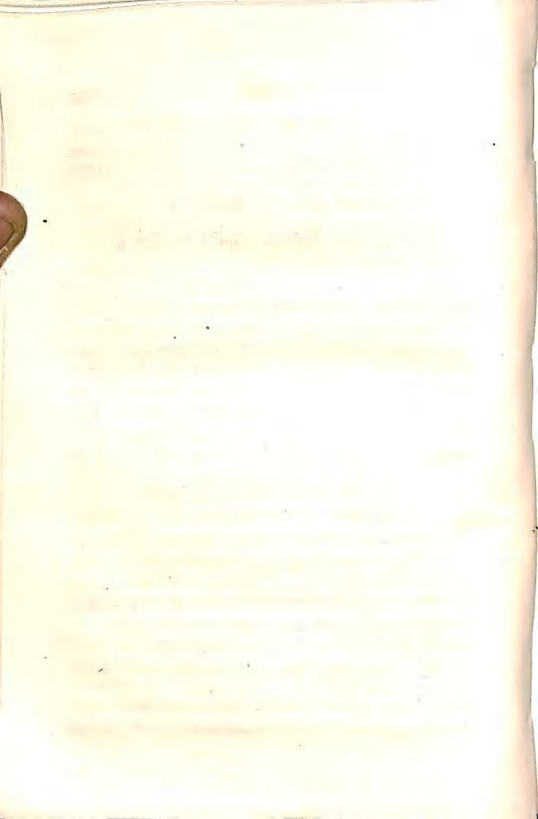
#### गुरुचरणैकसहायो भास्कररायो जगन्मातुः । वरिवस्याऽतिरहस्यं वीरनमस्यं प्रजयन्थ ॥ १६७ ॥

वीरैः, अहमि रणाङ्गण इदमो वैरिणो नाशं कुर्वाणैः परापञ्चाशि-काऽऽदौ प्रसिद्धैः । इति सर्वमनवद्यम् ॥ १६७ ॥

Bhāskara-rāya, having for his soul guide his venerable Guru's feet, wrote the Varivasyā-rahasya (the secret of worship) of the World-Mother, adored by the valiant [who vanquish their opponent *Idam* (the phenomenal world around them) on the field of *Aham* (Ego)].

वस्तु प्रस्तुतमस्तु निस्तुलमहःस्तोमास्तितावास्तु नो हस्तन्यस्तसमस्तपुस्तकभरध्वस्तासदेनस्ति । शस्तस्वस्तिकृदस्तदुस्तरतमः स्वस्तोकसौवस्तिकं गीस्तोयस्तनयित्नुसुस्तनयुगं वास्तोष्पतिषस्तुतम् ॥

इति श्रीमत्पद्वाक्यप्रमाणपारावारपारीणसर्वतन्त्वस्वतन्त्वश्रीनृसिंहानन्द्रनाथ-चरणारविन्द्मिछिन्देन श्रीमद्गम्भीररायभारतीदीक्षितात्मजेन भास्कररायापरनाम्ना भासुरानन्द्रनाथेन प्रणीतं सन्याख्यानं वरिवस्यारहस्यं संपूर्णम् ।



# प्रदेशसूचिका

अं ओं सौ: द० सं• अकथादिक श्लो॰ ८८ अकथासनं श्लो० १६६ अकारः सर्व० वा० त० पृ १९० अकारेर्द्श० श्लो० ७८ अकारो ब्रह्म॰ ना॰ र॰ १ अकुलादिकोन्म० श्लो० ५० अक्ले विषु० वा॰ त॰ ६-२५ अक्षराणामका० गी० १०-३३ अक्षरार्थी हि यो॰ १-१६ अखिलार्थ० श्लो० १५७ अग्रिमीळे ऋ॰ सं॰ १-१-१ अग्न्यादिद्वादशा० वा० त० ८-१८३ अप्राह्यं मु॰ उ॰ १-१-६ अज्ञ्यज्ञन० का० वि० १८ अणोरणीयान् म० ना० ८-३ अत्यल्पमिदं श्लो॰ १४६ अथ तार्तीये श्लो॰ ६२ अथ रोधिनी० श्लो० २३ अथ वा सकला० श्लो० १५४ अथातः पूर्ण० श्लो० ५७ अध्ययनार्थक० श्लो० १२१

अध्यष्टनिमेष० श्लो० ५० अनमाविव म० भा० पर्पश्० प्र० २ अनयोः सामरस्यं यो॰ पृ॰ १३४ अनाहताद्याधा० यो० ३-१८४ अनिर्देश्यम् क० ५-१४ अनुदात्तो० पा० सू० ६-४-३७ अनुस्वारः तै० प्र० २१-६ अनुस्वारो विसर्गश्च पा॰ शि॰ ५ अन्तःकरणचतुष्क० श्लो० ३८ अन्तरङ्गनाशे ? अन्त्यप्रथमे श्लो० ७३ अन्यतमैकावगतौ श्लो० १५३ अन्यायश्वानेक० जै. सू. १-३-२६ अन्येषां वर्णानां श्लो० १६ अन्यद्वीदशभिः यो० २-६५ अन्वयितव्योऽक्षर० रलो० ११८ अपदानं कर्म नाम ॰ सं ॰ ३ अप्राप्य मनसा सह तै॰ उ॰ २-९-१ अमृताद्युताः यो० ३-३४ अयमेव कूटयो: इलो॰ ११७ अर्थमजानानानां इलो॰ ५५ अर्थमयी इलो॰ ५

अर्थानादर० इलो० ५६ अर्था भवन्ति रलो० ११३ अर्थोऽप्यखण्ड० रलो० १५२ अर्थोऽभिधेय० नाम० ना० ८५ अर्धचन्द्रश्च ज्ञा० त० १०-३१ अर्बुदमब्दं ली० १० अशब्दमस्पर्श<mark>० क० उ० ३-३५</mark> अगुद्धगुद्ध० यो० २-४३ अस्तिर्भवन्ती० वा० २-३-१ अस्या: स्वाभिन्नत्वं रलो० १०७ अहकारौ रलो॰ ६९ अहमिति स एक० वि० प० २-१० अहमित्येक॰ अहमि प्रलयं ० परापञ्चाशिका अहमेवाधस्तात् छा० उ० ७-२५-१ आकारः स्वं रूपं श्लो० १६० आकृतिगणपाठेन रलो० १३१ आचार्यवान् छा० उ० ६-१४-२ आज्ञायां धातु० यो० ३-३३ आत्मकृते: परि० ब० सू० १-४-२६ आत्मनः स्फुरणम् यो० १-३६ आत्मा वै पुत्त्र एका० २-१२-११ आदां वारभव० ज्ञा० त० प० १०-१७ आद्यां शक्तिं यो० २-२५ आदो दश मध्ये इलो० ३१ आधारोदिथतः इलो ० २२ आधारोतिथतनादस्य रलो० ४५ आधारोतिथतनादे यो० ३-१८३ आनन्दैकवनत्वं इलो १४१ आन्तरवृत्तेः रलो० ३९० व्यक्ति विकास

आ प्राचः काम॰ इलो॰ २ आवरणदेवतानां श्लो० ८३ आसेचनक० रलो० १५२ आस्तामन्या रलो० १५० इङ् अध्ययने अ० १०४६ इच्छाज्ञानाकिया० यो० २-५५ इच्छाऽऽदित्रिसमष्टिः इलो० ८४ इच्छा शिर: प्रदे० यो० व्या० २-५८ इटिकटकटी भ्वा० ३१८-२० इति त श्रीविद्यायाः रलो० ११० इत्थं गुणगण० रलो० १४० इत्थं नामत्रिशती० इलो० १११ इत्थं ब्रह्म रलो० १४३ इत्थं माता विद्या इलो० १०२ इत्येवं बोधियतुं इलो० १४६ इत्येवं वर्णानां इलो० २७ इन्द्रियदशक० रलो० ३७ इन्द्रियदशकेन इलो० ८५ इन्द्रेडपि लोचने ए० को० ईकारः प्रदिलष्टः इलो० १२९ ईकारस्तस्यार्थः इलो० १२६ ईड स्तुतौ अ० १० -ई दीप्ताविति रलो ० १२६ ई व्याप्ताविति रहो। १२२ ईश्वरता कर्तृत्वं वि० प० ८ ईश्वरवाचीकार: रलो ० १४२ उचिरिते नादे इलो ० ५१ उत्पत्तिस्थानं इलो ० १५९ उत्पन्नं भावयेत् यो॰ २-३९ उम्मन्यन्तर्लीनं श्लो ० ३०

उन्मन्यां नीरूपं रहो ० ४३ उपदेष्टा जयति । १० १ उपमेयश्वकीयान् रलो ः ५५ उभयाङ्गसङ्ग० इलो० १०५ उभयोः समरस् इलो० ११९ ऊर्घ्वाधो बिन्दु॰ श्लो॰ २६ ऋतंभरा तत्र ॰ पा॰ यो॰ १-४८ ऋषयरछन्दो॰ रलो॰ १६० एक: सन्नेव० यो० २-४५ एकदश्रात ० ली ० १ ० एकमात्रो भवे० रूपा० पृ० ४ एकमेवाद्वितीयं छा० उ० ६-२-१ एकलबोना इलो॰ ३१ एकस्यानेकार्थाः इलो० १५३ एकस्यानेकार्थे इलो० १५६ एकादश वाक्कूटे रलो० १७ एकार उच्यते ए० को० ४ एकारेण च रलो॰ १०० एकैकस्मिन् रलो० ३४ एतत्त्रयसमृष्ट्या॰ इलो॰ ६५ एतत्त्रितयाभिन्नः रलो॰ १०१ एतित्वण्डद्वितयं इलो० ७१ एतस्मादयमर्थो श्लो॰ १५१ एतस्मादयं रलो॰ १५१ एतानि वाच्य० यो० १-४८ एतामुत्सुज्य जडै: श्लो॰ १६३ एते सम्यक् रलो० १२८ एतेऽहंतायाः वि० ५० ८ एती ली नयने श्लो॰ १३८ एवं द्वादशसंख्यै: इलो॰ ९५

एवं नविभ: इलो० ८४ एवं विश्वप्रयाव वाव तव ७-६.७. एवं षड्भियोंगात् इलो॰ ९४ एवं सप्तत्रिंशत् रलो॰ ८० एवमवस्थाशून्य० इलो० ५२ एवमवान्तर० रहो० १४७ एष महातत्त्वार्थ: श्लो॰ १०९ एष वै सप्तदशः तै॰ ब्रा॰ १-३-६ एषां गमनं रलो १२५ एषाऽहंपदतुर्य ० रलो ० ७२ ऐक्येन नाद० रहो० ४५ ओंकारं पृच्छाम: गो० बा० प्र० १-२४ ओं तत्सदिति गी० १७-२३ कं ब्रह्म छा० उ० ४-१०-५ कः प्रजापति॰ ए॰ को॰ ५ ककारत्रयवाच्यास्तु श्लो० ७७ ककारहपा कल्याणी ल० त्रि० श्लो० १ कण्ठाधः कटिपर्यन्त० ल० स० ८६ कण्ठे च कण्ठता० इलो० १९ कत्रयं हद्वयं ल॰ त्रि॰ फ॰ ९ कत्रितयादीका० रलो० ९९ कथमिव तस्मिन् इलो॰ ३ कन दीप्ताविति इलो ० १२१ कम कान्ताविति इलो॰ १२४ कल्याण्येकाक्षर्या० रलो० १११ कस्त्वमिखहमिति चु॰ ता॰ ख॰ ७ कहयोर्लसयोः इलो० ११९ कामकलाभि: रलो० ७५ कामयते कामी जायते त्रि॰ ता॰ १-७ कामयते स ककारः इलो० ६०

कामो योनिः इलो० ८ कामो योनि: कमला त्रि॰ उ॰ ८ कामो रविरमीषोमो (१) कार्यकारणभावेन यो॰ २-३८ कार्याद्विद्यादनूबन्धं म० भा० ३-३-१ कुटिलारूपके यो० २-२१ कुमार्यास्तु तृतीयं ज्ञा॰ त॰ प॰ १०-१७ कुर्दखर्द० धा० भ्वा० २१ कूटत्रयात्मिकां यो ० २-२५ कूटत्रितययुक्तस्य यो० १-४८ कूटद्वितये शेषं श्लो॰ ६३ को विचिरेकारः रलो० १३४ कौलिकार्थो रलो० ५८ क्रमशोऽग्रिम० श्लो० १३५ किया पादगता ह्यस्याः यो॰ पृ॰ १३४ कोधीश: श्रीकण्ठा० रलो० ९ कोधीशत्रितयेनास्य यो० २-४३ कचनावान्तर० इलो १५५ क्रचित्प्रवृत्तिः का० वृ० ३-३-१ गणपप्रह्मा ० रलो ० ९८ गणेशग्रहनक्षत्र० रहो० ९१ गायत्त्र्यर्थ: इलो० ६३ गायत्त्रया च समा० दे० भा० व्या० पृ० ४ गुणा: पञ्चदशांख्याता० वा० त० ७-३० गुरुचरणैक० रलो० १६७ गुरोर्लक्षणमेतावत् तन्त्ररा० प० १-८३ गूढोऽऽत्मा क० उ० ३-१२ प्राह्यत्वं प्राह्कत्वं वाक्य**० क०**ा-५५ घटिता च पराऽऽदि॰ इलो॰ ८८ चकं विद्या॰ इलो॰ ९६

चतु:शतमुत्कृति: पि॰ सू॰ ४-१ चतुःषष्टिस्तद्० यो० १-३४ चतुररद्यता वा॰ ३१५८ चतुरश्राणि इलो० १०० चतुर्विशत्यक्षरा तै॰ उ॰ ४-३५ चत्वार ई ऋ० सं० ५-४७-४ चत्वारि वाक् ऋ० सं० १-१६४-४५ चलत्ता संस्थितस्य यो ० २-२३ चितिश्चेत्यं च यो॰ पृ॰ ४४ छन्दिस सर्व० रलो० १३२ छन्दांसि जिज्ञेरे ऋ० सं १०-७-९० जन्मायस्य यतो ० श्री ० भा० १-१ जन्यजनकयोः श्लो० ८१ जलधिश्चान्त्यं ली० ११ जाग्नस्वप्न० रलो० १४४ जीवः कला शरीरं यो० पृ० ४४ जीवात्मपरमा ० रलो ० ८७ ज्ञातृज्ञानमया० यो० २-२० ज्योतिष्टोमेन ? ञमन्ताडुः उ० १११ डो महेशः ए॰ को॰ णेरनिटि पा० सू० ६-४-५१ तं त्वौपनिषदं बृ० उ० ३-९-२६ तज्ज्ञानार्थम् ० रलो ० ६ तत्करुणातः श्लो० ८२ तत्तज्ञनकै० श्लो० ७५ तत्तद्वर्णार्थेयं रलो० ११० तत्त्वमसि छा० उ० ६-८-७ तत्त्वातीतस्व० यो० २-३३ तत्परस्वरं प्रा॰ २१-२

तत्परिभाषया त्रि॰ ता॰ १-७ तत्प्रथाप्रसरा० यो० २-१९ तत्त्रसादाच यो० २-६८ तत्र दुर्घट० १० १ तत्र प्रकाश॰ रलो॰ ३७ तस्सवितुः त्रि॰ ता॰ १-१३ तथैव सर्व० वाक्य० का० १-५५ तदन्यपत्तिं इलो॰ १५८ तदभेद जीव० रलो० १४४ तदभेदो वर्णित० इलो० १४७ तदात्मानमेवा० बृ० उ० १-४-१० तदासेचनकं नाम० वि० ५३ तदिति परमात्मा त्रि॰ ता॰ १-१६ तदिति ब्रह्म त्रि॰ ता॰ १-१६ तदिदं चैतन्य ॰ रलो ॰ ५१ तद्विर गतो श्लो० २३ तदेक्षत बहु स्यां छा० उ० ६-२-३ तद्भावना ऽर्धचन्द्र श्लो० ४० तद्यथाऽस्मिन्नाकाशे वृ० उ० ४-३-१९ तद्योगादेव इलो॰ ४ तद्वा एतद्रह्म॰ चु॰ ता॰ तद्विज्ञानार्थे मु॰ उ॰ २-१२ तन्मयीं परमा० यो० २-१८ तस्मादाज्ञा ० इलो ० २० तस्माद्धर्गी० त्रि० ता० १-१२ तस्माद्वयोम० यो० २-३६ तस्माललाट० श्लो० २१ तस्य त्रिंशत वा॰ त॰ पृ॰ ३४६ तस्य लहर्या० रलो० १२३ तस्य विशेष्यो रलो० १३०

तस्यां परिणतायां वा० त० ४-५ तस्यातिशयो इलो॰ १२५ तस्या रूप० इलो० ७ ता एता: सकला इलो॰ ११६ तातींयीके रेफ॰ इलो॰ ४२ तिथिमित० रलो० ११३ तिर्यग्बिन्दु० श्लो० २५ तुर्यातीताऽवस्था० इलो० ४१ तुर्याऽवस्था चिद० श्लो० ४० तेन गणेशादिमय: इलो॰ १०१ तेन प्रकाशकत्वात् इली० १३८ तेनर्ग्दात्मत्वं इलो० १३५ तेनात्यमितानन्दं श्लो० १३९ तेनाम्बामनु० श्लो० ७३ ते विभक्त्यन्ताः न्या० सू० २-२-५५ तेषां कारण० यो० २-३७ तेषां समयलो० यो० २-८१ तेषां समष्टिरूपेण यो० २-२४ तेषु न कोऽपि रलो॰ १४८ तेषु यदि शक्ति॰ श्लो॰ १४९ तेष्वपि च सार० श्ली० ६ तोषायैषा इलो० १६२ त्रिकृटवाच्यं रलो॰ ६६ त्रिकोणा शक्ति॰ त्रि॰ ता॰ १-१० त्रिपदी त्रिवर्ण० इलो० ६२ त्रिभिः कूटै: श्लो० ६५ त्रिमात्रस्तु रूपा० पृ० ४ त्रिरावृत्तैरियं इलो० ६७ त्रिषष्टिश्चतुः । पा । शि । ३ त्रैलोक्यमोहना० श्लो० ९२

#### वरिवस्यारहस्ये

त्वं वा अहमहं ० ऐ० आ० त्वगसङ्मांस० अ० १-१-१३ दश संपद्यन्ते० तै० सं० ६-१-९ दीपाकारोऽर्घमात्रश्च यो० १-२८ दुर्लभमान्तर० इलो० १६२ देवतारथ० वा ० त० पृ० २७३ देवीं मन्त्रमयीं० तन्त्ररा० प० २-८८ देवो मध्यवर्ती० त्रि० ता० १-१२ देव्या देहो यथा० यो० २-६७ देव्या स्पान्तरत्वाच रलो० ९६ देव्या रूपान्तरत्वेन रलो० ९१ द्वयोश्वास्य० व० प्रा० १-१० द्वादशषोडश० क्लो० १०३ द्वादशान्तं ललाट॰ स्व॰ सं द्वितीयाद्वे भयं ० वृ० उ० १-४-२ द्विस्वरमध्य० रलो० १३४ दैतीयीकं कूटं रलो० १० द्वैतीयीकं नादं रळो० २८ द्वैतीयीक्द्वैती० इलो० ११७ ह्मङ्गुलोर्धं स्व॰ सं धरो धीत्येव० ति० ता० १-१२ धर्माधर्मस्य यो० २-२३ धातोर्बह्वर्थ० रलो० १३१ धियो यो नः लि॰ ता १-१४ ध्यायतोऽनुत्तरे॰ वा॰ त॰ पृ॰ ३४० घ्रादिपरः पि० सू० १-११ नक्षत्रयं च रलो० ८९ न खलु कुशल: सौ० १ न तत्र सूर्यो क० उ० ५-१५ न दष्टेर्देष्टारं बृ० ३० ३-४-२

नरपतिरवि॰ श्लो॰ ८६ निलनीपत्न० वा० त० पृ० २०६ नलोपो नञ: पा० स्० ६-३-७३ नव च मनो: इलो० ५२ नवरसरुचिरां का० प्रा० १-१ नवाक्षरो महा० ज्ञा० त० प० १२-१ नश्चापदान्तस्य पा० सु० ८-३-२४ न शिल्पादि॰ ल॰ ति॰ फ॰ २६ नाडीनादाणीनां रलो० ४६ नाद: प्राथमिक: श्लो० २८ नादस्तु पद्म० रलो० २४ नादाश्वकतिय॰ इलो॰ ३६ नादान्तव्यापि० रलो० ४२ नादान्तस्तिडदाभ: श्लो० २४ नादान्तावधि० इलो० ४७ नान्त:स्थापर० प्रा० २१-७ नामधेयं च नाम च नाम० शब्द० ८ नाम प्रकार्य नाम नाना २५० नामरूपे व्याकरवाणि० छा० उ० ६-३-२ नामार्थः शब्द० रलो० ५८ नामैकदेशमात्रे रलो० ११२ नामोपस्थितिगम्य: इलो० ११२ नार्थज्ञानवि० इलो० ५४ नास्ति किंचन० ऐ० आ० २-४-१ निखिलजगत् ० क्लो ० १२८ निजबुद्धिमात्र ० इलो ० १६५ निर्विचारवैशा० पा० यो० १-४७ निसर्गधुन्दरीं यो० २-१८ नेह नानाऽस्ति बृ० उ० ४-४-१९ नैसर्गिकी स्फुरत्ता इलो॰ ४

न्यभोधोदुम्ब० वि० स० १०१ न्यासा ध्यानं रलो० १६१ पञ्चचतु:शक्ख॰ ३लो॰ ९५ पञ्चचतुस्त्रि॰ इलो॰ ७४ पञ्चभिश्च तथा० यो० २-३२ पञ्चभिर्नाग० इलो० ८७ पञ्चशक्तिश्चतु० यो० १-७४ पञ्चानामपि इलो॰ १०२ पश्चाराद्धि॰ रलो॰ १०३ पतिमेकादशं ऋ० सं० ५-४७-४ पदमभ्यधिका० इलो० वा० शब्द० १०७ पयोधरीभूत० रघु० २-३ परमशिवे निष्कल० रलो० ८२ परोरजसे साव नि नि ता १-२ परोरजास्ते० ते० ब्रां० अ ३-७-७ पश्चनां समजः नाम ः मनु ः ४२ पादयः पञ्च (१) पारम्पर्यविहीना॰ यो १ २-८१ पारे मध्ये पा० स० २-१-२८ पीठानि पुन: रलो॰ ९७ पटधामतत्त्व० इलो० ३३ पुमान्स्रिया पा० सू० १-२-६७ पुरा वत्सानपाकर्तो: आप० श्रौ० सू० ४-२-३ पुरुषादिक यो ० पृ० ४५ पुरुषार्थानिच्छ० इलो० ५६ प्रथ्वी मही लकार ० क्लो ० ६ १ वृषोदरादीनि य॰ पा॰ सू॰ ६-३-१०९ प्रकृतिश्च प्रतिज्ञा ० ल ० सू० १-४-३ प्रकृतिपुरुषगुण० इलो० ८५ प्रकृते तु सर्व० रलो० १५४

प्रतिपदमर्थ० इलो० १५१ प्रतिपाद्योऽत्रा॰ रलो॰ ११४ प्रत्यक्षरस्व॰ इलो॰ ३५ प्रथमेन तुल्यं ० इली ० १४ प्रथमेऽहादश० रलो० १४ प्राघानं तेजसो० यो० २-४० प्रलयामिनिभं ० इलो ० २० प्रस्तावदेशकालादे: का॰ प्र॰ ३-२ प्रह्लादाभीष्ट० रलो० १ प्राणभतस्थितो यो० २-४६ प्राणविहीनेव इलो० १६३ प्राणात्ममानसानां इलो० ४३ प्रातिपदिकात् ग० २०३ प्राथमिककृट० रलो० ४४ बन्धनं योनिमुद्रा० तन्त्ररा० प० १-८२ बहुतरसमास० रलो० १३३ बह स्यां प्रजायेय तै० उ० २-६-१ बाह्यान्यङ्गानि इलो० १६१ बिन्दुत्रयनाद० रलो० ८९ बिन्दुद्वयान्तराल॰ यो॰ १-३२ विन्दुद्वयान्तरे यो ० ९-३० 💮 🚽 💮 विन्दुभिह्मिभिरु० रलो० ७९ विन्दुरहित० इली० १५ : विन्दूर्ज्छ० रलो० २५ बिन्द्भवति ० श्लो० ७० बिन्दोरर्ध श्लो॰ १६ बिन्दुर्धचन्द्र० श्लो० १२ विन्द्वादिक० श्लो० ३० बिन्द्रादिनवक० श्लो० २९ बिन्द्वादीनां श्लो० १३ 🕝 🕝

बिसतन्वी श्लो० १०४ वीजविन्दुध्वः यो० २-६४ बीजान्मूलं श्लो० १६४ बुद्धिं या नः दे० भा० श्लो० २ ब्रह्मणि जगतो श्लो० ८१ ब्रह्मणि परे श्लो० १०९ ब्रह्म वा इद० बृ० उ० १.४-११ ब्रह्म वेद ब्रह्मैव मु॰ उ॰ ३-२-९ ब्रह्माण्डादि० वा० त० १-६ ब्रह्मादयस्रय० श्लो० ३५ ब्रह्माचा अधि० श्लो० ३४ ब्रह्मैव शिवः श्लो० १२० भजन्ते वर्णास्ते सौ० ३२ भर्गो देवस्य त्रि॰ ता॰ १-१२ भवेद्गणवतां० यो० २-३७ भस्मिन विह्निवि० श्लो० ५४ भाव: सत्ता० नाम० नाना० २०६ भावार्य: संप्र० श्लो० ५७ भास्कररायेण श्लो० ५३ भित्त्वा मूलहदा० श्लो० १०४ भुवनत्रय० यो० २-४२ भुवनत्रयसंब० श्लो० ७६ भूमिश्रन्द्र: शिव: ज्ञा० त० प० १०-३० मङ्गलादीनि म० भा० १-१-१ मण्डलत्रय० यो० २ ५४ मण्डलमेवोक्तं० त्रि० ता० १-१३ मध्यप्राणप्रथा० यो० १-२२ मध्यबिन्दुवि॰ यो० २-२१ मध्यमे मन्त्रपि० यो० २-२२ मध्येपालं श्लो० २२

मनस्त्वं व्योम ० सौ० ३५ महात्रिपुर० इति त० प० १०-३१ महामायात्र० यो० २-३४ महावाक्यार्थ० श्लो० ५९ मांसमनुत्तर० रलो० ९ माङ्माने धा० जु० १०८८ माता निरुपम० इलो० ८३ मात्राद्वितयो० इलो० १५ मायामात्रमिदं गौड० १-१७ मामकमेवा० रलो० १६६ मार्गेण परावृत्य इलो० १०६ मालामणिवत्० रलो० २१ मिथ्याजगद्धिष्ठाना ल० स० ७३५ मिश्रस्तु तत्स॰ इलो॰ ७१ मूलमन्त्रातिमका० ल० स० ८८ मुखे सूर्येऽपि ए० को० मेलनतः पीठानि रलो० ९८ मोऽनुस्वार: पा० सू० ८-३-२३ यतो वा इमानि तै० उ० ३-१ यतो वाचो नि॰ तै॰ उ० २-४ यत्र प्रतिपदमर्थः इलो० १५५ यथा खरश्चन्दन० (?) यदधीतमविज्ञातं मा० भा० पस्पश प्र० २ यदेकादशमाधारं वा० त० १-६ यद्यप्यनयो: इलो० १६४ यद्वा गी: सकल० रलो० ६६ यद्वा हस आनन्द: इलो० १३७ यद्वा हृदि खेदहरे० इलो० १२९ यस्य निःश्वसितं (१) यागस्य स्वर्गे प्रति इलो० १५८

यावन्मातृकमु० इलो० ९७ ये पुनरिह भावा० इलो० १४९ ये ये यद्यजनकाः इलो० ७६ योगिनीत्वं च विद्याया: यो० २-६६ योगिनीभिस्तथा० यो० २-१७ योऽयं विज्ञानमयः बृ० उ० ४-३-७ राशीभूताऽप्येषा रलो० ९० राहकुटाद्वय० यो० २-२३ रुद्रो वा एषः तै० बा० २-१-३ ह्याणां त्रितयं यो० २-४० रूपान्तराणि इलो० ३३ रेखादलकोण० इलो० ९२ रेफादिमः स० यो० २-२९ रेफान्तवर्णषट्क० श्लो० ११५ रेफे कामकला॰ रलो॰ ४७ रौद्रीकिये॰ खो॰ ६४-लकारात्य्रथिवी० यो० २-३० लक्षणया तत्र इलो० १४२ लक्ष्यार्था लक्षणा॰ ल॰ त्रि॰ रलो॰ १५ वक्तबोद्धव्य० का० प्र० ३-१ वक्त्रे शाशि॰ वा॰ त॰ ८-२५ वरिवस्यारहस्याख्यो पृ० १ वरिवस्याऽतिरहस्यं इलो॰ १६७ वरिवस्याऽतिरहस्ये इलो० ५३ वर्णद्वयमेलनतः रलो० १२२ वसंधरागतो गन्धः यो ० २-४२ वस्त प्रस्तत० १० १२५ वाक्कामशक्तिकृटै: इलो॰ ११४ वागर्थसृष्टिबीजं इलो० ७२ वागर्थाविव ० रघु० १-१

वागिन्द्रियरगम्ये० रलो० १०८ वाग्भवकूटस्य श्लो० १२७ वाचकाक्षरसं० यो० २-२४ वाचारम्भणं विकारः छा० उ० ६-१-४ वामाऽऽदिसप्तशक्ति० श्लो० ६८ वामेंच्छाऽऽदिकशक्ति० श्लो० ११८ वामेच्छाऽऽद्याः इलो० ६७ वामेच्छे ब्रह्म० इलो० ६४ वाय्वभिजल० यो० २-३९ विज्ञानकेवला० इलो० ७७ विद्ययोः पथि रघु० ११-९ विद्यादन्तर्भूत० यो० २-६६ विद्यायाः प्राण० रलो ७८ विद्यावर्णेयत्तो ० इलो ० १५९ विद्यास्थैश्वनद्र० यो० २-४१ विधिहरिगिरिशे॰ इलो॰ १३९ विधिहरिगिरिशै: इलो॰ १३६ विधिहरिशिववच० रलो० १३१ विधेर्विधानं का० व० ३-३-१ विश्रद्धौ हृदये० यो० ३-३३ विश्वसिस्क्षा॰ इलो॰ ७० विष्वं यो० ३-१७७ विषुवत्सप्त० वा० त० ८-१८३ वृत्तत्रयधरणी० रलो० ९३ वेदनमेव श्लो॰ ३९ वेदेषु चतुर्ध्वपि श्लोक ७ वेदे बहुशः श्लो० १५६ वेदैश्र सर्वै: गी० १५-१५ वेधोभारत्यौ रलो० ११५ व्यञ्जनमपराङ्गं फुल्ल ०

व्यवहरति न तु इलो ० ८ व्यष्टिसमष्टि वि० इलो० ३२; ४४ व्यापिकासमनो० इलो० १३ व्याप्ता पञ्चद्शा० यो० २-३२ व्योमनि चिच्छशि० श्लो० १०५ व्योमबीजैस्त यो० २-३६ व्योमादिजनक० श्लो० ७४ व्योम्रोऽप्युपरि रलो॰ १०८ शक्तिं दर्शयति त्रि॰ ता॰ १-१६ शक्तिकूटैकता० ल० स० ८७ शक्तिर्वामस्य यो० १-३१ शक्तेर्मध्ये तल्लय व रलो ० ४८ शत्त्रयन्तर्गतनादं इलो ० ४८ शक्खादीनां च यो० १-३३ शक्लादीनां तिस्णां पृ० २० शक्खादीनां तु इलो॰ २७ शक्या रुक्षणया इलो॰ १४८ शाक्तार्थ: साम० रलो० ५९ शान्ति: शक्तिश्च रलो० ७९ शिखिपक्षचित्र० वा० त० पृ० ३४० शिव: शक्तिः कामः सौ० ३२ शिवतो वियतो इलो ० १९ शिववचनेन रलो० १५० शिवशक्तिस॰ यो॰ २-१७ शिवशक्तिसाम ० श्लो ० १२० शिवशक्खात्म० यो० २-१९ शिवहंसब्रह्म ० २लो ० १० श्र्त्यत्रयं वा० त० ८-१८४ श्र्न्यत्रयात्परे वा ः त ० ८-१८४ श्रूत्यषद्कं वा० त० ८-१८२

श्र्व्याकारात् यो ० १-१० शेषाणि शक्य॰ ल॰ त्रि॰ फ॰ १० 🕒 शौर्यधनस्त्री० इलो० १२७ श्रीकण्ठदशकं यो ० २-४४ श्रीमद्वाग्भव॰ ल॰ स॰ ८५ श्रीविद्याकूटा० रलो० ४९ श्रीविश्वेव तु ल० स० इलो० १७ षट्चकाणां इलो० ४६ षट्त्रिंशतत्वरू० इलो० ६८ षट्त्रिंशत्तत्वात्मा का॰ वि॰ १८ षट्त्रिंशत्तत्त्वानां क्लो० ८० षुत्र् अभिषवे घा० स्वा० १२४७ षूङ् प्राणिप्रसवे धा० दि० ११३२ षो अन्तकर्मणि घा० दि० ११४७ संक्षेपात्सारो० इलो० १३३ संज्ञासु धातुरू० म० भा० ३-३-१ संधिरेकादशो ० तन्त्रामि ० इलो ० ३ ७ संबन्धो विदितो० यो० २-४१ संमेदः सिन्धुसंगमः नाम ० वा ० ३५ सं भोगसाधनं इलो० १२४ संमेलनेन इलो० २९ संयोगादि प्रा० २१-४ संयोगे गुरु पा॰ सू॰ १-४-११ संयोगेन वियो वयो ३-१८३ संहत्यैकत्रिंश० इलो० १८ संहत्यैकलवोनो इलो० १७ सकलकलाभिः इलो० १४० सकलपदं इलो० १४५ सकलान्तेन इलो० १३० सखा कश्च मा० को० स जयति महान् इलो० ३ सजातीयैः कुलं नाम० ४१ सत्यं ज्ञानम० तै० उ० २-१ सत्त्वप्रधानानि० यास्क० १.१२ सद्गुहकुलत: इंलो० १६६ सदाशिवमयं देवि यो ० २-५५ सप्तत्रिंशतप्र॰ यो॰ २-३३ समना० यो० ३३ समनागतमु॰ इलो॰ ४९ सरोरुहद्वयं यो० २-५३ सर्व खित्वदं ब्रह्म छा० उ० ३-१४-१ सर्वचैतन्य व देव भाव स्लोव १ सर्वान्तर्यामि॰ इलो॰ ६१ सविता प्राणिनः त्रि॰ ता॰ १-८ सवितुर्वरेण्य० इलो० ६० ससारं स॰ त्रि॰ ता॰ १-१३ सहस्रशीर्षा० ऋ० सं० १०-७-९० साक्षाद्वियै॰ इलो १०७ सा तार्तीयेका० इलो० ३८ सामानाधिकरण्य० इलो० ११६:; १४५ सार्धा अष्टौ रलो॰ १८ साऽवर्यं इलो॰ ५ सिद्धेः प्रमाण इलो० १५७ सिद्धै: कथिते रलो॰ १३२ सुन्दरः सुमुखः तन्त्ररा० १-१९ सुपां सुलुक् पा० सू० ७-१-३९ सुप्तिङन्तं पा० सू० १-४-१६ सृष्टिस्थितिभङ्गा० रलो० ४१ सृष्टिस्थितिसं इलो॰ ३२

सैवोर्ध्वबिन्दु • ३लो • २७ स्थितिसंहति ॰ इलो ॰ ९४ स्प्रष्टविवासा० रलो० १९ स्फुरणप्रकाश ० इलो ० ६९ स्वपरावभासन० वि० प० २-१० स्वयमपि तत्पान० इलो० १०६ स्वरव्यज्ञन० यो० २-३३ स्वरूपअयोति ॰ वाक्य ॰ स्वस्थे नरे० वा० त० ए० ३४६ हंसः सोऽहं निर्वा० उ० १ ह: कोपे वरुणे० ए० को० २८ ंह: शिवो गगनं मातृ० को० हकाराक्षरं त्रि॰ ता॰ १-१६ हकाराद्वशोम यो० २-२९ हकारोऽन्त्य: यो० पृ० ८७ हन हिंसायां इलो० १२३ हयग्रीवब्रह्मविद्या॰ दे॰ भा॰ व्या॰ पृ॰ ४ हलोऽनन्तराः पा० सू० १-१-७ हस आनन्दः इलो० १४३ हसकं तु हसदूदनं स्लो० १३७ हृदयागारवासिनी त्रि॰ ता॰ १-१५ हल्लेखा कामकला इलो० ३६ हल्लेखात्रय० यो० २-५३ हलेखानां खो॰ ११ हक्लेखाभिस्तत्प॰ ९९ हल्लेखायाः ख॰ रलो १२ हृहेखाभिस्तिसभिः इलो० ९० हींकार उभया॰ ल॰ त्रि॰ फ॰ १० हींमिति नाम इलो॰ १३६

257 2 2 1 Lo, - x of artis at a (8 LP 0 D)

#### संज्ञाविवृतिः

Separate in

अ० अष्टाङ्गहृद्यम् आप० श्रौ० सू० आपस्तम्बश्रौतसूत्रम् उ॰ उणादिसूत्रम् ऋ॰ सं॰ ऋक्संहिता ए० को० एकाक्षरकोशः ऐ० आ० ऐतरेयारण्यकम् क॰ उ॰ कठोपनिषत् का॰ प्र॰ काव्यप्रकाशः का० वि० कामकलाविलासः का० वृ० काशिकावृत्तिः ग॰ पा॰ गणपाठ: गी० गीता छा० उ० छान्दोग्योपनिषत् जै॰ सू॰ जैमिनिसूत्राणि ज्ञा॰ त॰ ज्ञानार्णवतन्त्रम् तन्त्राभि० तन्त्राभिधानम् त० रा० तन्त्रराजतन्त्रम् तै॰ उ॰ तैत्तिरीयोपनिषत् तै॰ ब्रा॰ तैत्तिरीयब्राह्मणम् तै॰ स॰ तैत्तिरीयसंहिता त्रि॰ उ॰ त्रिपुरोपनिषत् त्रि॰ ता॰ त्रिपुरातापिनी

द॰ सं॰ दक्षिणामूर्तिसंहिता दे॰ भा॰ देवीभागवतम् दे० भा० व्या० देवीभागवतव्याख्या धा॰ धातुपाठः नाम॰ नामलिङ्गानुशासनम् ना ॰ र ॰ नानार्थरतमाला नृ॰ ता॰ नृसिंहतापिनी न्या॰ सू॰ न्यायसूत्रम् पा॰ यो॰ पातञ्जलयोगसूत्रम् पा शि॰ पाणिनिशिक्षा पा सू॰ पाणिनिसूत्रम् पि- सू० पिङ्गलसूत्रम् प्रा॰ प्रातिशाख्यम् (तैत्ति॰) फुछ॰ फुछसूत्रम् ब॰ प्रा॰ बह्वृचप्रातिशाख्यम् बृ० उ० बृहदारण्यकोपनिषत् ब्र॰ सू॰ ब्रह्मसूत्रम् म० ना० महानारायणोपनिषत् म० भा० महाभाष्यम् मा० को० मातृकाकोशः मु॰ उ॰ मुण्डकोपनिषत् यास्क॰ यास्किनिरुक्तिः

#### वरिवस्यारहस्ये

यो॰ योगिनीहृदयम्
रघु॰ रघुवंशः
रूपा॰ रूपावतारः
छ॰ त्रि॰ छितात्रिशती
छ॰ स॰ छितासहस्रनाम
छी॰ छीछावती
वा॰ वार्तिकम्

رع المراه المراه المراه والمراه والمراع والمراه والمراه والمراه والمراه والمراه والمراه والمراه والمراع والمراه والمراه والمراه والمراه والمراه والمراه والمراه والمراع والمراه والمراه والم والمراع والمراع والمراع والمراع والمراع و

্ত লাও দও লালা বৈদ্যালয়ৰ লাও দও লালা বিদ্যালয়ে

THE . P. LEW S. L. C.

Reference at a

( ) 其中 三月日

होत्सा अस्ति स्टब्स्ट्रा हो। स्टब्स्ट्री स्टब्स्ट्रास्ट्री स्टब्स्ट्र

TANTON TO STORY

The second of th

वाक्य० वाक्यपदीयम् वा० त० वामकेश्वरतन्त्रम् वि० स० विष्णुसहस्रनाम श्री० भा० श्रीमद्भागवतम् श्रो० वा० शब्द० श्रोकवार्तिकम्— शब्दपरिच्छेदे सौ० सौन्दर्यल्हरी

भूमध्ये श्राह्म 1/2 - - - - - - -दला अक्षर इ, क्ष

|                                                                  |                                                                                                                                          |                              |                                            |                                                                                  |                                             |                                 |                                               |                                                                         |                                                     |                          |                                             | 1                                                              |                                                  |                                                                                                                 |                   |                    |                         |                      |  |
|------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|--------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|--------------------------|---------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|--------------------|-------------------------|----------------------|--|
|                                                                  | गुरीपरि द्ववङ्खलेष्वं<br>मूलाधारः                                                                                                        |                              | लिङ्गे<br>स्वाधिष्ठानम्                    |                                                                                  | नाभौ<br>मणिपूरकम्                           |                                 | हृ दि<br>अनाहतम्                              |                                                                         | कण्ठे<br>विद्यक्ति:                                 |                          | श्चमध्ये<br>श्राह्माः                       |                                                                | ल्लाटमध्ये<br>सहस्रारम्                          |                                                                                                                 |                   |                    |                         |                      |  |
|                                                                  |                                                                                                                                          | भारती<br><sup>त्र</sup> द्या |                                            | विध् <u>य</u> ु:                                                                 |                                             | ई-मिश्चनम्<br>र्-छदाणी<br>ह-खर: |                                               | विध्यु:<br>भारती<br>ब्रह्मा                                             |                                                     | भूमि <b>ः</b><br>श्रद्धा |                                             | भूमि:<br>विष्णु:<br>भारती                                      | स्वप्न:<br>जागर:                                 | सुवृत्ति:                                                                                                       | त्यां ऽवस्था      |                    | द्धर्याती-<br>ता ऽवस्था |                      |  |
|                                                                  | €                                                                                                                                        | - কা বে -                    |                                            | - JON -                                                                          |                                             | আঁ                              |                                               | - ला क्या अ -                                                           |                                                     | - M 31 -                 | <u>an</u> 3                                 | - আ কা গ্ৰ-                                                    | ديمه به بادر-                                    | - . C                                                                                                           | √                 | ° - °              | · < · · · ·             | _ 0                  |  |
| दलानि<br>अक्षराणि<br>परिवार:<br>योगिन्यः<br>धातवः                | ¥<br>व-स<br>वरदाऽऽदि:<br>स्राकिनी<br>अस्थि                                                                                               | •                            | ६<br>ब-ल<br>बन्दिन्यादिः<br>काकिनी<br>मेदः |                                                                                  | ९०<br>ड-फ<br>डामर्यादिः<br>लाकिनी<br>मांसम् |                                 | १२<br>क-ठ<br>कालरात्र्यादिः<br>राकिणी<br>असक् |                                                                         | १६<br>अ-अः<br>अमृता <b>ऽ</b> दिः<br>डाकिनी<br>त्वक् | स्बग्न:                  | र<br>ह, क्ष<br>हंसवत्यादि:<br>हाकिनी<br>मजा |                                                                | १०००<br>अमृता <b>ऽऽ</b> दि:<br>याकिनी<br>गुक्रम् | स्थितन्द्र:<br>विन्दु:                                                                                          | नाद:<br>केल्प्रिक | शक्तिः<br>नादान्तः | समना<br>व्यापिका        | महाविन्दुः<br>उन्मनी |  |
| कृत्यानि<br>त्रिपुटी<br>चक्राणि<br>नाथाः<br>अवस्थाः              |                                                                                                                                          |                              |                                            | सृष्टि:<br>ज्ञाता<br>अग्नि-<br>मित्रेश-<br>जागर:<br>ग्रामा<br>इच्छा<br>कामेश्वरी |                                             |                                 |                                               | स्थिति:  ज्ञानम्  सूर्य-  पष्ठीश- स्वप्न:  ज्येष्ठा  ज्ञाना  वज्जेश्वरी |                                                     |                          |                                             | संहार:  क्रेयम् सोम- उड्डीश- सु9ित: रौदी किया भगमालिनी परमाहमा |                                                  | अनाख्या<br>सामरस्यम्<br>ब्रह्म-<br>चर्याऽऽनन्द-<br>तुर्या<br>शान्ता<br>अम्बिका<br>महात्रिपुरसुन्दरी<br>झानात्मा |                   |                    |                         |                      |  |
| आत्मानः<br>तत्त्वानि<br>पीठानि<br>अन्वयाः<br>लिङ्गानि<br>मातृकाः | परा                                                                                                                                      |                              |                                            | आत्म-<br>आत्म-<br>कामगिरि:<br>प्राक्-<br>स्वयंभू-                                | पड्यन्ती                                    | विद्धकुण्डलिनी                  |                                               | विद्या-<br>पूर्णगिरि:<br>दक्षिण-<br>बाण-<br>सूर्यकुण्डलिनी              | वैखरी                                               |                          |                                             | शिव-<br>जालंधर:<br>पश्चिम-<br>इतर-<br>सोमकुण्डी                |                                                  | सर्व-<br>ओड्याणम्<br>उत्तर-<br>पर-                                                                              |                   |                    |                         |                      |  |
|                                                                  | १. वा रभ व कू ट म्<br>१. वा रभ व कू ट म्<br>वैठोक्यमोहनम्, सर्वाशापरिपूरकम्, सर्वसंक्षोभणम्.<br>(५) भूपुरम्, (८) षोडशदलम्, (७) अष्टदलम्. |                              |                                            |                                                                                  |                                             |                                 |                                               |                                                                         |                                                     |                          |                                             |                                                                |                                                  |                                                                                                                 |                   |                    |                         |                      |  |

|                |   |        | pa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |   |     |           |
|----------------|---|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|-----|-----------|
|                | - |        | 11.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |   |     |           |
|                |   | 4      | The second secon |   | - |     |           |
|                |   |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   | 10- |           |
|                |   |        | =                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |   |     | er – bara |
|                |   |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |     |           |
| and the second |   | :57    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - |   |     | er v      |
|                | - | -, 7   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |     | A 6.      |
|                |   | ibile. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |     | 2135Fee   |
|                |   | D. No. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |     | rs Des    |
|                | - | 1916   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |     | : Shange  |

